

ڈاکٹرائسسلراحمد

مركزى المركب ألمان الهود



تاریخی٬ سیـاسی٬ علمی اور نــقـافـتی پس منـنظر

ڈاکٹرائسسسراراحد



مكيتبيه خدام القرآن لله هور 36\_كئادُل نادُن لاہور فين:03-5869501

| نام كتاب اسلام اور بإكتان                               |
|---------------------------------------------------------|
| طبع اوّل تا ينجم (جورى1983ء تائمبر 1996ء) 10,700        |
| طبع تخشم (اپریل2005ء)                                   |
| ناشر — ناظم نشرواشاً عت مركزي الجمن خدام القرآن لا بهور |
| مقام إشاعت 36_كنا وُل ثاوَن لا بهور                     |
| قوك:5869501-03                                          |
| مطبع شرکت پریشنگ پرلیس کلا مور                          |
| قيت (اشاعت عام)                                         |

بسمالثدالرحن الرحيم



پیشِ نظر مجموعہ میری چند تحریروں پر مشتل ہے جو ۱۹۷۷ - ۱۹۷۷ء کے دوران ماہنامہ میثاق 'لاہور میں '' تذکرہ و تبعرہ '' کے زیرِ عنوان شائع ہوئی تھیں -

ان میں میں نے ایک جانب تحریب پاکستان کے ناریخی پس منظر کا جائزہ لیا ہے اور دوسٹری جانب موجودہ پاک وہند مسلم معاشرے میں نہ ہبی فکر کے جو مختلف طلقے پائے جاتے ہیں اُن کے پس منظر کو واضح کرنے کی گوشش کی ہے۔۔۔ لیکن میرے نزدیک ان کا اہم ترین کو شدہ وہ ہے جس سے اُن عظیم غلطیوں کا سراغ ملتا ہے جن کے باعث ہم اس حدور جہ افسوس تاک صورت حال سے دوجار ہیں کہ جو ملک اسلام کے نام پر حاصل کیا گیا تھا اُس میں مگٹ مدی سے زائد عرصہ مزر جانے کے باوجود اسلامی نظام کے قیام کے سلطے میں مگٹ مدی سے زائد عرصہ مزر جانے کے باوجود اسلامی نظام کے قیام کے سلطے میں تا حال کوئی پیش رفت نہیں ہو سکی۔

اس طمن میں لا محالہ بعض مخصیتوں اور جماعتوں کے کردار پر تقید بھی آئی ہے جس کی زیادہ شدت کاظہور فطری طور پرائن ہی کے حق میں ہواہ جن سے احیاءِ اسلام اور اقامت دین کے ضمن میں سب سے زیادہ امیدیں وابستہ تھیں۔۔ تاہم خدا گواہ ہے کہ اُئن کی توہین و تنقیص نہ اُس وقت مقصود تھی جب یہ مضامین لکھے گئے تھے 'نہ آج مطلوب ہے' کہ اصل معاملہ تب بھی وہی تھا اور اب بھی وہی ہے جو غالب کے اس شعر میں بیان ہوا

رکھیو غالب مجھے اس تلخ نوائی پہ معاف آج پھر درد مرے دل میں سوا ہوتا ہے

پی نظر مجموعے کی اشاعت ہے قبل جب میں نے اپنی آج سے پندرہ سولہ سال قبل کی اِن تحریروں کا جائزہ تقیدی نگاہ سے لیا تو الحمد للہ کہ اس امر کا تو پور ااطمینان ہوا کہ ان میں حالات وواقعات کاجو تجزیبه سامنے آیا ہے وہ صدفی صدورست ہے۔ البتہ بیاحساس ضرور ہوا کہ ان میں بعض مقامات پر طرز تعبیرا وراندازِ تحریر میں تنی شامل ہوگئی ہے 'جونہ ہوتی تو بمترتھا۔۔۔۔۔ کو یاا کرمیں ان موضوعات پر آج قلم اٹھاؤں تو تجزیبہ تو بنیادی طور پروہی ہوگا لیکن انداز انتاتاخنہ ہوگا۔

سین اب ان تحریروں سے اس تخی کو نکالنانہ ممکن ہے نہ مناسب سے ممکن اس کئے نہیں کہ وہ ان کے پورے مانے بین کہ وہ ان کے پورے مانے بین کہ وہ ان کے پورے مانے بین کہ پرانی تحریروں کو آگر پرانی تحریروں ہی کی حیثیت سے شائع کیاجائے توان میں ردو بدل تصنیف و آلف کے اصولوں کے خلاف ہے ۔ آگر صاحبِ تحریر کی رائے میں بعد میں کوئی تبدیلی واقع ہوئی ہو تواجائے یا علیحدہ وضاحت کی شعر بین واقع ہوئی ہو تواجائے یا علیحدہ وضاحت کی شکل میں !

اس همن میں مولاناسید ابوالاعلی مودودی مرحوم و مغفور کامعاملہ خصوصی ابمیت کا حال ہے۔ اس لئے کہ اُن کے ساتھ میرے ذبنی و قلبی تعلق میں آثار چڑھاؤکی کیفیت شدّت کے ساتھ واقع ہوئی ہے۔ چنانچہ اس کا آغاز شدید ذبنی و فکری مرعوبیت اور محری قلبی محبت و عقیدت کے ساتھ ہوا'جس میں ذاتی احسان مندی کا عفر بھی شدّت کے ساتھ موجود تھا۔ لیکن پھر جب اختلاف پیدا ہواتو وہ بھی اثناہی شدید تقالور اس کے منتج میں طویل موجود تھا۔ لیکن پھر جب اختلاف پیدا ہواتو وہ بھی اثناہی شدید تقالور اس کے منتج میں طویل موجود تھا۔ لیکن پھر جب اختلاف پیداری کی کیفیت قلب و ذبن پر طاری رہی لیکن آخر کار مرب تا کارنگ غالب آگیا اور قلب کی محرائیوں میں کم از کم احسان مندی کے احساسات بتام و کمال عود کر آئے۔

میری پیش نظر تحریری چونکدان تمن ا دواری سے در میانی دور سے تعلق رکھتی ہیں للذاان میں پیش نظر تحریری چونکدان تمن ا دواری سے در میانی دور سے تعلق رکھتی ہیں للذاان سے بھی معذرت خواہ بوں اور جھے یقین ہے کہ اگر 20ء میں امریکہ میں مولانا سے میری وہ ملاقات بوجاتی جس کی ایک شدید خواہش گئے ہوئے میں وہاں گیاتھا تو میں اُن سے بھی معافی حاصل کر لیتا ۔۔۔۔ اس لئے کہ ائی ذمانے کے لگ بھگ جھے ایک اطلاع الی ملی تھی جس سے پور اندازہ ہو گیاتھا کہ مولانا کے دل میں میری جانب سے کوئی تحدر یا رنج نہیں جس سے پور اندازہ ہو گیاتھا کہ مولانا کے دل میں میری جانب سے کوئی تحدر یا رنج نہیں

ہے۔ (ب اطلاع جناب عبدالرجیم، ڈبی چیف مکیندیک انجیسر کرا ہی پورٹ ٹرسٹ نے دی تھی کہ ایک نجی محفل میں جس میں وہ خود موجود تھے مولانامر حوم نے میرے بارے میں یہ الفاظ فرمائے تھے کہ: "اس فض کبارے میں جھے یہ اطمینان ہے کہ وہ جمال بھی رہے گادین کا کام کر تارہے گا!" جس کی تاکید مزید جھے بفلو میں مولاناکی نماز جنازہ میں شرکت کے موقع پر مل گئی جب مولانا کے خلف الرشید ڈاکٹرا حمد فاروق مودودی سے معلوم ہوا کہ میری مولانا سے ملاقات کی خواہش کی طرفہ نہ تھی بلکہ 'ان کے الفاظ میں:۔ "سیداو حراباً جان بھی آپ سے ملاقات کے بست خواہاں تھے لیکن ....." سے سرحال سے میرااور مولانام حوم کاذاتی معالمہ ہے اور جھے یقین ہے کہ میدانِ حشر میں جب ش ان سے این تاخی خواہوں کا توہ محصفر فرمائے کہ میدانِ حشر میں جب ش ان سے این تاخی کی معانی چاہوں گاتوہ محصفر فرمائے کہ میدانِ حشر میں جب ش ان سے این تاخی کی معانی چاہوں گاتوہ محصفر فرمائے کہ میدانِ حشر میں جب

راس وقت اصل مسئلہ ہے کہ ہم ماضی کے طرزعمل کا بحربور تقیدی جائزہ لیں اور اس میں نہ کسی کی مجتب عقیدت کو آڑے آنے دیں نہ کسی کے بغض وعداوت کو راہ پانے دیں ' بلکہ یہ بالاگ تجربہ صرف مستقبل کے لئے سبق حاصل کرنے کے لئے ہو۔ اور اس اعتبار سے انشاء اللہ العزیز قارئین کرام ان تحریروں کو مفید پائیں گے۔ موار اس اعتبار سے انشاء اللہ العزیز قارئین کرام ان تحریروں کو مفید پائیں گے۔ خاکسار

طواکٹر اِمسسسراراحمد عنی عنہ لاہور 'کیم جنوری ۸۳ء

# دبياجيه طبع سوم

بیہ کتاب میری اُن تحریروں پر مشمل ہے جو ۱۹۷۸ - ۱۹۲۵ ویس ماہنامہ 'میثاق' لاہور کے اداریوں کی حیثیت سے شائع ہوئی تھیں۔ بعد میں محسوس ہوا کہ انہوں نے تحریک پاکستان کے تاریخی و سیاسی پس منظر' اور اسلامیانِ پاکستان کے تاریخی و سیاسی پس منظر' اور اسلامیانِ پاکستان کے تہذیبی و تقافی پس منظر پر ایک جامع اور مربوط وستاویز کی صورت اختیار کرلی ہے۔ چنا نچہ ۱۹۸۳ء میں انہیں پہلی بار کتابی صورت میں شائع کیا گیا۔ اور کتاب کی مقبولیت کے باعث اسکالے ہی سال اسے دوبارہ جول کانوں طبع کرنے کی نوبت آئی۔ اور اس بار بھی کتاب نور آئی ختم ہوگئی۔ چنا نچہ او هرکی سال سے بینا یاب تھی۔

اب طبع سوم کے موقع پر بھی کتاب تقریباً من وعن شائع کی جارہی ہے ' سوائے اس کے کہ چند مقامات پر حواثی کا اضافہ کیا گیا ہے ' ۔۔۔ اور سابق متن میں سے صرف ایک حاشیہ حذف کر دیا گیا ہے ۔۔۔ مزید بر آل مولانا سید محمد یوسف بنوری کی ایک تحریر بطورِ ضمیمہ شامل کر دی گئی ہے۔۔

انشاءاللہ بہ تحریریں پاکستان کے موجودہ سیاسی انتشار و خلفشار 'اور تہذیبی و ثقافتی تصادم کے پس منظر کے لئے ایک آئینے کا کام دیں گی۔

خاکساد امراداحد لابود- ااداگست۸۹ء حِقبَه اوّل

# اسلام اور پاکستان ماریخی اورسیاسی پیرمنظر

سیاسی افرانفری سے الوبی امرست کا مست کا مست کا مست کا مست کارقد باند کردار ٔ اور علمار کامعانداندروند

باب چهارم \_\_\_\_\_باب چهارم مراد الله ماده ا

چند محر سیستگلین هاکن "اپنے بھی خام محر سے ہیں برگانے بھی ناخوش

دورِانِدِنی میں حرصت اور مذہبی طبقات سے مابین تصافی

### خربیب مالیبان کاماری کسمنظر اور س بی قومی و مرجبی عوامل کانناسب

اگر کوئی ہے کے کہ ۔۔۔ " پاکتان اسلام کے نام پر حاصل کیا گیاتھا"۔۔۔ تو پورے ملک میں شاید کوئی ایک شخص بھی ایسانہ نکل سکے جواس کی تروید کرے! ۔۔۔ تو لیکن اگر سوال ہیہ ہو کہ ۔۔۔ " تحریک پاکستان کا اصل محرک نہ ہی و دین تھا۔۔ یا معاشی و معاشرتی؟" ۔۔۔ تواس کے جواب میں اختلاف کی بوی گنجائش ہے! حال ہی میں لا ہور کے ایک اگریزی روز نامے کے کالموں میں پاکستان کے ایک مشہور و معروف کالم نولیس سلے ناس بحث کو چھیڑا ہے اور اس رائے کا ظہار کیا ہے کہ:

" تحریک پاکستان ہر گزایک نہ ہی تحریک نہ تھی بلکہ در اصل اس کے پیکر میں (ہر صغیر کے مسلمانوں کی) صرف قوقی امٹلوں کا ظہار ہوا تھا۔۔۔۔۔ " تحریک پاکستان ہر گزایک نہ ہی تحریک نہ تھی بلکہ در اصل اس کے پیکر میں (ہر صغیر ہوت کے مسلمانوں کی) صرف قوتی امٹلوں کا اظہار ہوا تھا۔۔۔۔۔ " ہوکہ وہ محومت کے ملازم ' ہیں تھی مہور دی جو نہ صرف یہ کہ تحریک مسلم لیگ کے ان کا نہیں ہے بلکہ مرحوم حسین شہید سہور دی جو نہ صرف یہ کہ تحریک مسلم لیگ کے ان کا نہیں ہے بلکہ مرحوم حسین شہید سہور دی جو نہ صرف یہ کہ تحریک مسلم لیگ کے ان کا نہیں ہے بلکہ مرحوم حسین شہید سہور دی جو نہ صرف یہ کہ تحریک مسلم لیگ کے ان کا نہیں ہے بلکہ مرحوم حسین شہید سہور دی جو نہ صرف یہ کہ تحریک مسلم لیگ کے ان کا نہیں ہے بلکہ مرحوم حسین شہید سہور دی جو نہ صرف یہ کہ تحریک مسلم لیگ کے ان کا نہیں ہے بلکہ مرحوم حسین شہید سہور دی جو نہ صرف یہ کہ تحریک مسلم لیگ کے کو نہ صرف یہ کہ تحریک مسلم لیگ کے کوئیک مسلم لیگ کے کا تعلق ہونے کا تعلق ہونے کوئیک مسلم لیگ کے کوئیک مسلم لیگ کے کوئیک مسلم لیگ کے کوئیک مسلم لیگ کا تعلق ہونے کوئیک مسلم لیگ کے کوئیک مسلم لیگ کے کوئیک مسلم لیگ کے کہ کوئیک کی کوئیک کے کوئیک مسلم کوئیک کے کوئیک کی کوئیک کی کوئیک کوئیک کوئیک کے کوئیک مسلم کوئیک کوئیک کے کوئیک کوئیک کے کوئیک کوئیک کوئیک کے کوئیک کی کوئیک کوئیک کے کوئیک مسلم کوئیک کے کوئیک کوئیک کوئیک کوئیک کوئیک کے کوئیک کوئیک کوئیک کوئیک کے کوئیک کوئیک کے کوئیک کے کوئیک کے کوئیک کوئیک کے کوئیک کے کوئیک کوئیک کے کہ کوئیک کے کوئیک کوئیک کے کوئیک کے کوئیک کے کوئیک کوئیک کے کوئیک کوئیک کے کوئیک کے کوئیک کے ک

ك پاكستان انمز

کے مشرزیڈ اسے سلبری سے واضی کسے کرتھ رہارج

واضح رئب كرير تحرير مارچ ١٩٧٤ء كى سے-

واقعہ بیہ کہ سوائے ان عوام النّاس کے جنہیں ان معاملات کاشعور بی نہیں ہوتا یا اُن معدود بے چند لوگوں کے جو صرف ند بہب کے سمارے ملکی سیاست کے میدان میں واضل ہوجانے کی بناپر تاریخی حقائق کو توزمروز کر پیش کرنے پر مجبور ہوگئے ہیں — باتی جو محض بھی غیر جانبداری کے ساتھ اس مسئلے پر غور کرے گاوہ اس نظر سے کی صداقت سے انکار کی جرائت نہ کرسکے گا!

اللہ تعالیٰ عکیم اور علیم ہے ۔۔۔۔اور اپنی حکمتوں کو وہی بمتر جانتا ہے تاہم بظاہر جو پچھے نظر آتا ہے وہ سیہ ہے کہ میں برصغیر کے مسلمانوں کی بھی بدشمتی تھی اور شاید خود اسلام کی بھی کہ ہندوستان میں مسلمانوں کی قومی تحریک کو ابتداء ہی ہے پچھے ایسے حادثوں سے دوچار ہونا رہاجن کے نتیج میں میر روز بروز فرم ہوتی چلی گئی۔

واضح رہے کہ بر صغیر میں تحریک استخلاص وطن کے اوّلین داعی مسلمان تھے ۔۔۔
تحریک شہید ہے" جمال احیائے اسلام کی ایک ہمہ گیر تحریک اور منظم کوشش تھی وہال
تزادی وطن کو بھی اس کے مقاصد میں ایک اہم حیثیت حاصل تھی کو میاس میں دین اور
سیاست کاوہ حسین امتزاج موجود تھا جو ہماری تاریخ کے قرنِ اوّل کا طرّۃ امتیاز ہے۔
سیاست کاوہ حسین امتزاج موجود تھا جو ہماری تاریخ کے قرنِ اوّل کا طرّۃ امتیاز ہے۔

عادہ بالا کوٹ (1831ء) کے بعد بھی تقریباً رکع صدی تک آزادی وطن کی کوششوں میں ای تحریب شہیدین کے بعد بھی تقریباً رکع صدی تک آزادی وطن کی کوششوں میں ای تحریب شہیدین کے باقیات الضالحات کی جلوہ آرائی نظر آتی ہے اور اس کے متعلقین و متأثرین کمیں جیلوں میں تشدّد اور بہمیت کے شکار بنتے اور کمیں بھانی کے

ه مجابه كبير حضرت سيداحمد بريلوي او عظيم فلسفي وعالم شاه اسلحيل شهيد" -

تختوں کوزینت بخشے نظر آتے ہیں۔

اس پورے عرصے ہیں آزادی وطن کی جدوجہد ہیں کوئی غیر مسلم نظر نہیں آزادی وطن کی جدوجہد ہیں کوئی غیر مسلم نظر نہیں آزادی ہے۔ اوراس کی وجہ بالکل ظاہرے ' ہندووں کے لئے اگریزی غلامی ایسی بی اور ان کے لئے معاملہ صرف حکرانوں کی تبدیلی کا تھا۔ جبکہ مسلمان حال ہی ہیں مند حکومت سے اتر کر غلامی کی زنجیروں ہیں جکڑے محلانا ایہ بالکل فطری بات تھی کہ آزادی کے لئے ہاتھ پاول مارنے کی ابتداء بھی انہی کی طرف سے ہوئی! بات تھی کہ آزادی کے معرکہ آزادی وطن میں پہلی بار ہندوستان کے مسلمان اور غیر مسلم سب شانہ بشانہ اور دوش بدوش غیر ملکی استبداد کے خلاف نبرد آزمانظر آتے ہیں۔ اس جنگ آزادی کی اس اہم خصوصیت کے علاوہ کہ اس میں ہندو اور مسلمان کیسال طور پر شریک ہوئے 'اس کی دوسری اور اہم ترخصوصیت یہ تھی کہ اس میں مسلمانوں کے سیاسی مسلمانوں کے سیاسی عسکری ذکاء کے ساتھ سے بلکہ بعض مقامات پر ان سے بھی بڑھ کر دینی دخہ ہی عسکری ذکاء کے ساتھ ساتھ جسے اور علائے کرام نے بھی سیف بدست اور سریحب ہوکر جنبواؤں نے حصہ لیا۔ اور علائے کرام نے بھی سیف بدست اور سریحب ہوکر جان کی بازی لگائی۔ جیسے حاجی الداد اللہ مہاجر کی رحمتہ اللہ علیہ اور ان کے دفتاء اور مولانا فضل حق خیر آبادی رحمتہ اللہ علیہ وغیر ھم۔

1857ء کے بعد آری ایک بالک نیاموڑ مڑگئی! ۔۔۔۔۔ اور سمپنی نہمادر کی حکومت کے اختیام اور براور است تاج برطانیہ کے زیر انفرام آجانے کے بعد ہندوستان میں حالات نے ایک بالکل ہی دوسرارخ اختیار کرلیا۔ چنانچہ :

ایک طرف اگریزی استعار نے اپنے پنج جسد ہند پر مضبوطی سے گاڑ لئے اور اس کا ہو۔
سیاسی وعسکری تسلّط متحکم ہو گیا۔۔۔۔۔ بیٹیجیۃ ہندوستانی روز بروز نہتے اور عسکری اعتبار سے بے دست و پاہوتے چلے گئے ۔۔۔ اور آزادی کے لئے بھی بالکل غیر عسکری وضائص آئینی وسیاسی جدّوجہد کا آغاز ہوا۔

> اوراس کاسب سے اہم نتیجہ بیہ لکلا کہ ہندوستان کی غیر مسلم اقوام کی عددی فوقیت کے نتائج وعواقب کاظہور شروع ہو گیا۔۔۔!

دوسٹری طرف خود انگریز نے تکوار کے بجائے قلم سے حکومت شروع کی اور ہندوستانیوں کو ان کے اپنے ماضی سے منقطع ' اپنے عقائدو افکارو نظریات سے دست بردار اور اپن تهذیب تدن اور است علوم و فنون سے بیانه کرے ایک سنے ہندوستان کی داغ بیل ڈالنی شروع کی۔ غیر مکلی حکر انوں کے اس " ثقافتی انقلاب" کا استقبال ہندووں اور مسلمانوں کی جانب سے مختلف طرز پر ہوا۔ ہندوا سے ماضی سے پہلے ہی بت دور نکل آئے تھے اور ان کا اپنے علوم و فنون اور آپنے تہذیب و تدن سے کوئی محرا رشته باقی نه رما تعالنداانسول نے تقریباً میسواور متحد ہو کرنے رجحانات کوخوش آ مدید کہا۔ اس کے بر عکس مسلمانوں کو ابھی اپناشاندار ماضی بوری مابناکی کے ساتھ نظر آرہاتھااوران كے عقائد اور علوم و فنون البحى ان كے قلوب وا ذبان ميں محمرى جزيں ركھتے تھے ۔ لنداان ك بال أيك انتشار بيدا موكيا - مسلمانان مندك أن طبقول في جو دين و مرب سي زیادہ لگاؤر کے تھے بدلتی ہوئی ہوا کے ساتھ اپنارخ تبدیل کرنے سے ا نکار کردیااور وہ زندگی کی شاہراہ سے ہٹ کر موشوں اور کونوں میں قال اللہ تعالی اور قال الرسول کے درس و تدریس میں منهک ہومے - جب که ہندوستان کی مسلمان قوم کا سوا واعظم \_\_\_\_ " چلوتم أوهر كوبوابوجد هرك! " ك نظري كوايناكر في حالات ك مطابق بدلتاجلا تحميا-

اس کا ایک نتیجہ تو یہ نکلا کہ ہندوستان کے مسلمانوں ک توانائیاں منتشر ہو گئیں اور مجموعی طور پر ہندوستان کی مسلمان قوم کی قوت و طاقت کو ضعف پنچا اور دوسرا نتیجہ یہ نکلا کہ ہندوستان میں مسلمانوں کے نہ ہمی طبقہ اور قومی قیادت میں بعد پیدا ہو گیا جو بعد میں مسلسل بردھتا چلا گیا اور اسے بجاطور پر دورِ جدید میں اسلامیانِ ہندی قومی تحریک کی بدقسمتیوں کاسرِ آغاز کما جاسکا ہے۔

ساتھ ہی مندرجہ بالادواسباب کی بنار ---- یعنی ایک اس وجہ سے کہ خالص آئین

جدّ وجمد میں اکثریّت اور اقلیّت کامسکہ پیدا ہو گیاا ور دوسرے اس بناء پر کہ مسلمانوں کے نہ ہی طبقات کے قوم کے سوادِ اعظم سے علیٰدہ ہونے کی بناء پر ان کی مجموعی قوت میں کی پیدا ہو گئی ۔۔۔۔ ہندوستان میں غیر مسلموں کاپلزا بھاری ہونا شروع ہوا۔

اس میں مزید اضافہ غیر مکلی حکومت کی جانب سے غیر مسلموں کی حوصلہ افزائی اور مسلمانوں کے ساتھ سرد مری ہی نہیں بلکہ با قاعدہ بہت فٹکنی کی کوششوں سے ہوا۔ غیر مکلی حکمرانوں کلیہ روتیہ بھی بلاوجہ نہ تھا۔

اقلاائنیں خوب معلوم تھا کہ انہوں نے ہندوستان کی حکومت مسلمانوں سے چینی ہے اور اس مازہ زخم خور دہ قوم کی خاکسر میں ابھی ایسی چنگاریاں موجود ہیں جو کسی بھی وقت معمولی سی تحریک سے بعرک سکتی ہیں۔

فانیاً ہندوصرف ہندوستان میں سے جبکہ ہندوستانی مسلمان اس عالمگیراسلامی برادری کا جزو ہے ہوکر گار مارضی کے ایک بہت بوے ہیں ایک غالب اکثریت میں تھی اور ابھی تک اس کے قلوب فاصلوں کے بعد اور حالات و مسائل کے فرق کے باوجود کچھ ایک ہی ہے احساسات و جذبات ہے معمور اور ایک ہی سے نشے ہے مخبور ہے ۔۔۔۔ احتی کہ صفی ارضی کے بعید ترین گوشوں میں بسنے والے مسلمان ایک دوسرے کی تکالف و مصائب پر السے ترب المحصر ہے خودان ہی کے سینوں میں فنج گھونپ دیا گیاہو۔۔ مارے خودان ہی کے سینوں میں فنج گھونپ دیا گیاہو۔۔ مارے حجال کا درد ہمارے حجار میں ہے مارے حجال کا درد ہمارے حجار میں ہے سامیر

پھریہ بھی ایک تاریخی حقیقت ہے کہ ہندوستان کے مسلمان اس معاطع میں پھوزیادہ ہی حسّاس واقع ہوئے تھے۔ چنانچہ شالی افریقہ اور مغربی ایشیا کے مسلمانوں پر مغربی استعار اُس دور میں جوستم ڈھار ہاتھاوہ اُس کے کرب والم کوبری طرح محسوس کر رہے تھے اور اس کی بناپران کے دلوں میں انگریز دھنی کے جذیات کو حزید انگیخت مل رہی تھی۔

ان پور سے دری میں مسلم مسلم انوں کی نگاہ میں پھھ زیادہ ہی بے ضرر اور مسکین تعاچنا نچہ ایک طرف خود اس نے مسلمانوں پر پیش قدمی کی ایک طرف خود اس نے مشرانوں کے ساتھ توافق و تعاون میں مسلمانوں پر پیش قدمی کی اور دوسری طرف غیر ملکی حکمرانوں نے اس کی حوصلہ افرائی کی۔ چنانچہ ہندوستان کے

طول وعرض میں ہندو قوم میں ایک عام بیداری کی لمردوڑ گئی اور وہ من حیث القوم ایک نے جذبے دری المدی کے ساتھ قوی تقمیر نوکے کام میں منہ کہ ہوگئی ---- ہندوؤں میں اس قومی بیداری کے ساتھ ساتھ مسلمان وشنی کے پرانے لیکن دیے ہوئے جذبات بھی آیک دم جاگ المجھے۔

تنیعیَّ انگریزی استعار کے سائے میں ہندو امپر بلزم نے انگرائیاں لینی شروع کیں ۔۔۔۔اور اس طرح ہندوستان میں ہندومسلم کھکش کے دورِ جدید کا آغاز ہوگیا!

یہ کفکش ابتداء ہی ہے بری شدید تھی اور پوری ہندو قوم ہیں مسلمانوں کی تقریباً آتھ سو
سالہ غلامی کار دِعمل ایک دم پوری شدت کے ساتھ ظاہر ہونا شروع ہو گیا تھا۔۔۔
مسلمان قوم کے سواو اعظم نے اس ابحرتی ہوئی طاقت کے کچوکوں اور چڑھتے ہوئے سیلاب
کے ریلوں کو محسوس کر ناشروع کر دیا۔ زندگی کے ہرمیدان میں ہندوؤں نے منظم طریقے
پر مسلمانوں پر عرصہ حیات تھ کرنے کی کوشش کی اور ان کے نفرت بھرے تعسیب کا
مظاہرہ ہرسمت ہونے لگا!۔۔۔۔ بہی نہیں بلکہ ہندوامپر ملزم کا یہ عفریت کچھ ایسے انداز
اور جوش و خروش سے اٹھا کہ خطرہ محسوس کیاجانے لگا کہ کمیں ایبانہ ہو کہ وہ ہندوستان کی
پوری مسلم قومیت کوگئی کر بالکل نیست ونابو و کر دے۔۔

پروں کو میں مار میں مار ہار ہے۔ یہ حالات تھے جن میں ہندوستان میں مسلم قوم پر تن کی تحریک نے قوت پکڑنی شروع کی اور ہندوستان کے مسلمانوں کواپنے قومی تشخص کے بقاء کی فکردامن کیر ہوئی۔ برقتمتی ہے اس موقع پر مسلمانانِ ہند کے مذہبی طبقول اور

بدفتمتی ہے اس موقع پر مسلمانانِ ہند کے مذہبی طبقول اور خصوصاً تحریکِ شہیدین اور جماعتِ مجاہدین کے معنوی و روحانی وار توں اور وہ وار توں نے حالات کے رخ کو سمجھنے میں سخت غلطی کی اور وہ ہندوستان کی پوری مسلمان قوم کے سوادِ اعظم کے احساسات کا صحیح اندازہ کرنے میں بری طرح ناکام رہے!!

الله تعالى بى بهتر جانتا ہے كەاس كااصل سبب كياتها؟ بياجى بوسكتا ہے كەلبى كالصل

سببوہ حدے بڑھی ہوئی اگریز دشمنی ہوجوان کے لائے ہوئے زندقہ والحاد ۔۔۔ اور یہ بھی مشرق وسطیٰ کے مسلمانوں پر ان کے بے پناہ مظالم سے پیدا ہوئی تھی ۔۔۔۔ اور یہ بھی ہوسکتا ہے کہ اس کا صل سببان حضرات کی ضرورت سے زیادہ خوداعمادی ہوجس کی بنا پر وہ یہ بچھتے تھے کہ اگریز سے نبٹ لینے کے بعد ابنائے وطن کے مقابلے میں اپنے دین اور اپنے تمذیب و ترتن اور فی الجملہ اپنے قوی تشخص کا تحفظ کچھ مشکل نہ ہو گاگئی۔۔۔ بسرحال ہوایہ کہ ان حضرات نے اپنے یہ راہ متعمن کی کہ پہلے ہندووں کے ساتھ مل کر بسرحال ہوایہ کہ ان حضرات نے اپنے سے راہ متعمن کی کہ پہلے ہندووں کے ساتھ مل کر بیرا گئے۔ جبکہ بحثیت مجموعی ہندوستان کے مسلمانوں نے اپنے لئے یہ لائحہ عمل طے کیا کہ وہ بیلے ہی ہوتے کے بیدائحہ عمل طے کیا کہ وہ بہلے ہی سے تحقظات کے حصول کی جدوجہد کریں گے اور اس امر کی سعی کریں گے کہ وطن اس طور سے آزاد ہو کہ اس میں ان کے جملہ حقوق اور فی الجملہ ان کے قومی تشخص وطن اس طور سے آزاد ہو کہ اس میں ان کے جملہ حقوق اور فی الجملہ ان کے قومی تشخص کے تحفظ کی کھل صفانت حاصل ہوجائے۔

اس طرح ہندوستان کی مسلمان قوم کے سوادِ اعظم اور اس کے ذہبی طبقات کے ماہین بعد مزید بڑھ گیا۔۔۔۔۔بلکہ آزادی کی جدّوجہ دمیں بید دونوں علیحدہ علیحدہ ابوں پر گامزن ہوگئے۔۔۔۔۔! جول جول دفت گزرا یہ بحکد بڑھتا چلا گیا۔ اور بعد میں جیسا کہ عمو آہو آہے اس میں ضد کا عضر بھی شامل ہو تا چلا گیا حتی کہ پھر شدھی اور مسئنگھٹ جیسی تحریمیں بھی رجالِ دین کی آئکھیں کھولنے میں ناکام رہیں!

اُس صورت حال کاسب سے اہم نتیجہ 'جس کی جانب بہت کم لوگوں کی نگاہ گئے ہے' یہ نکلا کہ مندوستان کے مسلمانوں کی قوم تحریک قوم کے بہترین افراد سے محروم ہوگئی۔ اب تک قوم کی پوری سیای و دینی قیادت جس طبقے کے ہاتھ میں رہی تھی اور جس میں ایک سے

اس کا ایک جمکن سبب بیعی بنے کرماش کے معالمے میں علی کرام کا غیر سلموں سے کوئی تصادم نہیں تھا- اس بیلے کر ان کی معیشت کا پُورا دار دیدار سلمانوں کے چندوں اور ان کی خیرات و صدقات پرتھا جبکوسلمان عوام کوہر میدان میں نواہ وہ سرکاری ملاز متوں اور مختلف بیشیوں کا محاطم موخواہ تجارت اور کا روار کا مهندووں کی جانب سے سلمانوں کا کلا گھونشنے (ECONOMIC) محاطم موخواہ تجارت اور کا روار کا مهندووں کی جانب سے سلمانوں کا کلا گھونشنے (STRANGULATION) بڑھ کر ایک مخلص و بے نفس محنتی و سخت کوش 'آزمودہ و تجربہ کارُ اور ہراعتبار سے مجھا ہوا اور سرد و گرم چشیدہ سیاسی کارکن موجود تھاوہ قوم سے بے تعلق ہو کر رہ گیا۔۔۔۔ (اور کون کمہ سکتا ہے کہ آج خصوصاً پاکستان میں ہماری قومی زندگی جس شدید قحط الرجال سے دوچار ہے اس کا صل سبب یمی نہیں ہے!)

\_\_\_\_\_

ان شخصیتوں میں سرفرست علامہ اقبال کانام ہے۔ انہوں نے مسلمانوں کی قومی تخریک میں نہ ہمی جذب اور رنگ کی آمیزش کی جو کامیاب کوشش کی وہ ظاہرو باہر ہے۔
لیکن سے بھی ظاہر ہے کہ وہ ' نہ ہمی' آدمی ہر گزنہ تھے للذاان کی کوششوں سے قومی تحریک میں کم از کم وقتی طور پر نہ ہمی دوح توایک حد تک پیدا ہوگئ لیکن ' نہ ہمی طبقوں ' سے اس کا گھد کسی طرح کم نہ ہوا۔

علامہ کے ساتھ ہی ایک دوسری عظیم شخصیت جسنے ایک بار حکومتِ الہیہ کا نعرہ لگا کر امّتِ مسلمہ کی "عررفتہ" کو آواز دی اور "امام المند" کا خطاب پا یادہ مولانا ابوالکلام مرحوم کی تھی انہوں نے "الملال" اور "البلاغ "کی ولولہ انگیز دعوت کے ذریعے ایک بار اسلامیانِ ہند کے ول میں پھرسے قرونِ اُولی کی یاد آزہ کر دی۔ لیکن وہ بھی جلد ہی جبہ ابھی ان کی ذور دار دعوت کی صدائے بازگشت خود ان کے اپنے کانوں تک جلد ہی نیچ پائی تھی اس کام سے دستبردار ہوگئے ۔۔۔۔ تاہم ان کی دعوت سے بھی وقتی طور پرایک دی جذبہ ہندوستان کی پوری مسلم قوم میں تازہ ہوگیا۔

ابوالاعلی مودودی تھے! جواگر چہ معروف ' نہ ہی حلقوں ' سے تو متعلق نہ تھے لیکن ان کی در ہیں۔ " نہ ہیں حلقوں ' پر شدید تقید کی جو ہندوستان کی اکثریت کے عزائم سے بے خبر ' آزادی کی محبت اور انگریز دعمتی کے جذب سے مغلوب ہوکر الی راہ پر چل پڑے تھے جس کا نتیجہ ہندوستان میں ایک متحدہ قرمیت کا قیام اور اس میں مسلمانوں کی قومیت کا کلی انعام تھا۔ اس طرح ان کے قلم نے گویا پہلی بار مسلمانان ہند کے سوار اعظم کے دلی احسامات کی تر جمانی مدلل و مفصل طور پر کی اچنا نچہ قوم نے ان کا پر چوش خیر مقدم کیا ۔۔۔ دوسری طرف انہوں نے اپنے کھوس محلوں ناداز میں ہندوستان کے مسلمانوں کو دین کی طرف متوجہ کیا اور مغرب کے محل انداز فکار ونظریات کا پر دور ابطال کر کے اسلام کی حقاثیت اور خصوصاً اس کے ایک مکمل مسلمان نوجوان خصوصاً وہ جو آگریزی تعلیم یافتہ اور ۔۔۔ مغربی تمذیب و تقرن کے مسلمان نوجوان خصوصاً وہ جو آگریزی تعلیم یافتہ اور ۔۔۔ مغربی تمذیب و تقرن کے دلدادہ تھے دین کی جانب راغب ہوئے ۔۔ اور ایک بار پھریہ امید بندھی کہ ہندوستان کی مسلم قومیت اور اسلام کا ششد از سر نواستوار اور مضبوط و تھی مہوجائے گا۔۔ مسلم قومیت اور اسلام کا ششد از سر نواستوار اور مضبوط و تھی مہوجائے گا۔

لیکن جلدی یہ امید منقطع ہوگئی اور ہندوستان میں مسلمانوں کی قوی تحریک دوسرے برے حادثے سے دوچار ہوگئی اور ہندوستان میں مسلمانوں کی قوی تحریک سے علیحہ گی اختیار کر کے ہندوستان کی مسلمان قوم کے سوادِ اعظم سے کث محیاور ایک دوسری راہ پر گامزن ہوگئے۔

اپنے رخ کی اس تبدیلی کی جو دو بڑی وجوہات مولانانے بیان فرمائیں وہ انہی کے الفاظ میں سنئے:

د پہلی وجہ یہ تقی کہ اس نئی تحریک کے دور بیں عامتہ المسلین کی تیادت ور ہنمائی ایک ایسے کروہ کے ہاتھ بیس چلی گئی جودین کے علم سے بہرہ ہے اور محض قوم پرستانہ جذبہ کے تحت اپنی قوم کے د نیوی مفاد کے لئے کام کر رہاہے۔ دین کاعلم رکھنے والاعتصر اس کروہ بیس اتنابھی نہیں بعثنا آئے بیس نمک ہوتا ہے ادر اس قدر قلیل کو بھی کوئی دخل رہنمائی بیس نہیں ہے۔ بیس دیکھ رہا ہوں کہ ہندوستان بیس اس سے پہلے مجمی عام مسلمانوں کا اعتاد علمات دین سے ہٹ کر اس شدت کے ساتھ غیر دیندار اور تاواقف

دین رہنماؤں پر نہیں جماتھا۔ میرے نزدیک سے صورت حال اسلام کے لئے وطنی قومیت کی تحریک سے کھے کم خطرناک نہیں ہے لگر ہندوستان کے مسلمانوں نے دین سے بہرہ لوگوں کی قیادت میں ایک بدرین قوم کی چیست سے اپناعلیٰدہ وجو دبر قرار رکھا بھی جیسا کہ ٹرکی اور ایران میں بر قرار رکھے ہوئے ہیں توان کے اس طرح زندہ رہنے میں اور کسی غیر مسلم قومیت کے اندر فناہو جانے میں آخر فرق بی کیاہے ؟ ہیرے نے اگر اپنی جو ہریت بی کھودی تو پھر جو ہری کواس سے کیاد کچپی کہ وہ کم بخت پھرکی صورت میں باتی رہے یا منتشر ہوکر خاک میں رل مل جائے۔

دوسری وجربیتی کدیس ناس تحریک کاندر داعیدویی کی بجائے داعیدتوی کو بست زیادہ کار فرمادیکھا۔ اگر چہ بندوستان کے مسلمانوں میں اسلام اور مسلم قوم پر سی ایک مدت سے فلط طط میں لیکن قربی دور میں اس مجون کا اسلامی جزائا کم اور قوم پر ستانہ جوانتازیادہ بردھ گیاہے کہ جھے اندیشہ کہ کسی اس میں نری قوم پر سی ہی قوم پر سی نہ رہ جائے۔ صدیہ ہے کہ ایک بردے متازلیڈر کو ایک مرتبہ اس امر کی شکایت کر تے ہوئے سناگیا کہ بمبئی اور کلکتہ کے دولت مند مسلمان انگلوانڈین فاحثات کے بال جاتے ہیں حالا تکہ مسلمان طوائفیں ان کی سرپر سی کی زیادہ مستحق ہیں۔ اس حد کمال کو جاتے ہیں حالا تکہ مسلمان طوائفیں ان کی سرپر سی کی زیادہ مستحق ہیں۔ اس حد کمال کو عظیم ہے۔ "

(مسلمان اور موجوده سیای تشکش حصه سوم و بیاچه)

اگرچہ بہت ہے لوگوں کے نزدیک مولانامودودی کی مسلمانانِ ہند کی قومی جدّوجہدے کنارہ کشی کااصل سبب بالکل ذاتی تھا۔ چنانچہ ان کی تر جمانی کرتے ہوئے متذکرہ صدر کالم نویس صاحب کلے تحریر فرماتے ہیں کہ:۔

"مولانا نے تحریک پاکستان سے اپنی کنارہ کشی کا کبھی کوئی سبب بیان نہیں فرمایا (؟) لیکن اس کی وجہ بسر حال تھی اور بادنیٰ ماکل جوہات معلوم ہوجاتی ہے وہ سے ہے کہ مولانا نے مسلمانوں کی جداگانہ قومیت کاپرچار اس امید میں کیا تھا کہ وہ اپنی قیاوت امنہی کو سونپ دیں گے لیکن جب بید واضح ہو کیا کہ مسلمانوں نے جس شخص کی صدایر کان دھراوہ بجائے ان کے قائداعظم تھے تو انہوں نے فیراً اس پورے نقشہ کاری کو کے کان دھراوہ بجائے ان کے قائداعظم تھے تو انہوں نے فیراً اس پورے نقشہ کاری کو کے

دیا.....(گویا) مولانامودودی کی غذاری کااصل سبب خالص ذاتی تھا۔۔۔!"

لیکن اس وقت ہم اس بحث میں الجھنے کو سعی لاحاصل سجھتے ہیں۔ بلکہ ہمارے نزدیک

مولانانے 41۔ 40ء میں مسلمانانِ ہند کی قومی تحریک سے کٹ کر اپنے لئے جو کام تجویز

کیا۔۔۔۔۔ یعنی قومی سطح سے بلنداور گروہی مفادات سے بالا ہوکر خالصتہ اللہ کے دین کی

دعوت اور تبلیغ واشاعت اور وہ بھی خالص علمی دفکری انداز میں ۔۔۔۔ وہ یقینا تومی جدوجہد

کے مقابلے میں بہت اعلی وار فع تھا۔

تاہم قوی جدوجہد کے نقطۂ نظرسے مولانامودودی کے رخی یہ تبدیلی سخت نقصان دہ ثابت ہوئی۔ اس سے نہ صرف یہ کہ مسلمانوں کی قومی تحریک کے اسلام سے حقیقی و معنوی بُعد میں مزید اضافہ ہوگیا بلکہ طبقۂ متوسط کے نمایت مخلص اور سرگرم کارکنوں کی آیک بہت بڑی تعدا دبھی قومی جدوجہد سے لا تعلق ہوگئ۔

41ء ہے 47ء تک کاعرصہ ہندوستانی سیاست میں حالات وواقعات کی انتمائی تیز رفتاری کا دور ہے ' دوسری جنگ عالمگیر کے بعد آیک طرف خود انگریزوں نے یہ محسوس کرلیا کہ اب وہ زیادہ دیر تک ہندوستان پر اپناتسلط بر قرار ندر کھ سکیں گے۔ دو شمری طرف انڈین بیشنل کانگرس کے جھنڈے تلے ہندوول اور نیشنلسٹ مسلمانوں نے جدو جمدیہ آزادی کو تیز ترکر دیا اور تیشنل کا طرف مسلم ایان ہند کا سواد اعظم مسلم لیگ کے جھنڈے تلے حصول یا کتان کی جدو جمدیمیں مشغول ہو گیا۔

اس جدوجہد کے آخری زمانے میں جبکہ مسلم لیگ کواس بات کی ضرورت محسوس ہوئی کہ وہ اپنی اس حیثیت کو بالکل واضح اور مبر بهن کر دے کہ وہ اسلامیانِ ہندگی واحد نمائندہ جماعت ہے اور پوری مسلمان قوم یکسوئی کے ساتھ اس کے جمنڈے سلے جمع ہے تواس کے لئے اس کے سواکوئی اور چارہ کارنہ تھا کہ وہ مسلمانانِ ہند کے دینی جذبات کو اپیل کرتی اور اسلام سے ان کی محبت اور دلی تعلق کو کام میں لاتی۔ چنانچہ یکی وہ زمانہ ہے جس میں پورا ہندوستان " یاکستان کامطلب کیا؟ لاالہ الااند! " کے نعروں سے گونج اٹھااور اسلامی

حکومت' اسلام کے اصولِ مساوات و اخوت ، اسلام کا نظام عدلِ اجتاعی' اسلام تذیب و تدن اور اسلامی قانون و دستور کی اصطلاحات کا استعال مسلم لیگ کے رہنماؤں کی تقریروں میں عام ہو گیا۔ گویا اس دور میں تحریبِ مسلم لیگ مسلمانوں کے صرف قومی مفادات کی محافظ ہی نہیں بلکہ دین کے ساتھ ان کی محبت اور اسلام کے ساتھ ان کے قلبی تعلق کا مظر بھی بن گئی۔ چنانچہ پوری قوم مجتمع ہوکر اس کے جھنڈے تلے جمع ہوگئ اور خود ذہبی طبقات میں سے بھی پچھ لوگ اس کی امداد کے لئے میدان میں نکل آئے اور اس

تاہم یہ واضح رہنا چاہئے کہ یہ تحریب مسلم لیگ کاوہ دور تھاجس میں کس تحریک کے واقعی نظریات اور حقیق افکار کے بجائے خوش آئند جذبات اور نیک خواہشات اللہ کی عملداری ہوتی ہے اس دور کی کسی سنی باتوں پر کسی متحکم تقیر کا خیال باندھناایک بچکانہ خواہش سے زیادہ کچھے نہیں ہوتی۔

خود مولانامودودی اس دور میں قومی زندگی کی منجد هار سے دور بیٹھے عمرانیات کے ان ائل اصولوں کادرس دیتے رہے کہ ہد

" حکومت خواہ کمی نوعیت کی ہومصنوی طریقہ سے نمیں بناکرتی وہ کوئی الی چیز خمیں ہے کہ کمیں وہ بن کر تیار ہواور پھرا و هر سے لا کر اس کو کمی جگہ جماد یاجائے۔
اس کی پیدائش تواکیک سوسائٹ کے اخلاقی 'نفسیاتی 'تمدنی اور تاریخی اسباب کے تعامل سے طبعی طور پر ہوتی ہے اس کے کچھ ابتدائی لوازم ' کچھ اجتماعی محرکات ' کچھ فطری مقتضیات ہوتے ہیں جن کے فراہم ہونے اور زور کرنے سے یہ وجود میں آتی م

"..... اس خام خیالی سے کی تمام تروجہ یہ ہے کہ بعض سیاسی و تاریخی اسباب سے کسی ایسی چیزی خوابی تو پر ابوائی ہے جس کانام "اسلامی حکومت" ہو گرخالص علمی طریقہ پرنہ تو یہ جھنے کی کوشش کی گئی کہ اس حکومت کی نوعیت کیا ہے اور یہ یہ جانے کی

۳

٣

لینی برطیری محتب بخر کے علمار درشائنے کی اکثر میت اور صلقہ دایو بندسے مولانا شبیرا حمدعثما فی اور اُک کے رفقار کارا ورمولانا اشرف علی تھا لوگ کے لعض دوسر سے متوسلین ۔

لعني رومالريت (ROMANTICISM)

لیسی به امیدکه باکستان ایک اسلامی اسٹیسٹ بوگا-

کوشش کی گئی ہے کہ وہ کیونکر قائم ہوا کرتی ہے....."

" بین بعض لوگ به خیال ظاہر کرتے ہیں کہ ایک دفعہ غیر اسلامی طرزی کاسمی مسلمانوں کا قوی اسٹیٹ قائم توہوجائے پھر رفتہ رفتہ تعلیم وتربیت اور اخلاقی اصلاح کے ذریعہ سے اس کو اسلامی اسٹیٹ میں تبدیل کیاجا سکتا ہے طرمیں نے آدری سیاسیات اور اجتماعیات کاجو تھوڑا بہت مطالعہ کیا ہے اس کی بنار میں اس کو ناممکن سجھتا ہوں ....."

(مسلمان اور موجودہ سیاسی کھکش حصہ سوم و اسلامی حکومت کیسے قائم ہوتی ہے)

اور پر جوں جوں قوی تحریک زور پکرتی اور پوری مسلمان قوم کواینے دامن میں سمیٹی چلی گئی ان کی تقیدیں بھی تلخ تر ہوتی چلی گئیں یماں تک کدان میں نفرت و تقارت کی آمیزش بھی ہوگئی۔ چنانچہ اپریل 1947ء میں ٹونک میں انہوں نے دوٹوک الفاظ میں بے فرمادیا کہ نہ اسلام کی لاائی اور قوی لاائی ایک ساتھ نہیں لڑی جا سکتی۔ "اسلام کی لاائی اور قوی لاائی ایک ساتھ نہیں لڑی جا سکتی۔ "

اور "بیالوگ ہندوستان کے ایک ذراہے کونے میں پاکستان بنانے کو اپنا انتمائی مقصد بنائے ہوئے ہیں لیکن اگر بیانی الواقع خلوص قلب سے اسلام کی نمائندگی کے لئے کھڑے ہوجائیں توسارا ہندوستان پاکستان بن سکتاہے....."

(روداو جماعت اسلامی)

سارے ہندوستان کا پاکستان بناتو تقدیر اللی میں نہ تھالیکن حقیقت بیہ ہے کہ یہ بھی اللہ تعالیٰ کے خصوصی فضل و کرم ہی ہے ہوا کہ اگست 1947ء میں پاکستان جیسا کچھ بھی ہے عالم وجو دیش کیا۔

واقعدیہ ہے کہ پاکتان کا قیام عمرانیات اور سیاسیات کے طالب علموں کے لئے ایک معجزہ سے کسی طرح کم نہیں۔ ہندوستان کے مسلمانوں کی قومی تحریک میں ابھی ہر گزاتنی قیت اور بل ہو تہ نہ تھا کہ وہ اعلین نیعنل کا تکرس کی صورت میں ہندو امپیر بلزم کے چھاڑتے ہوئے عفریت کی خواہشات کے علی الرغم اپنے مقصد میں کامیاب ہوتے کچھ لوگ اس میں انگریزوں کی سیاست کا وخل کر دانتے ہیں لیکن بھی ابتدائی دور میں چاہے تحریک مسلم لیگ پر کسی انگریز کور زجزل یا واقسراتے کی نظر کرم ربی ہویہ بات بالک فاہروباہر ہے کہ آزادی ہندے مقصداً تھل ۔۔۔ اور خصوصا کرطانیہ میں لیبر پارٹی کے بر مرافقدار آجانے کے بعد انگریزی حکومت کاروتیہ مسلم لیگ کے ساتھ واضح طور پر

معانداندرہا۔۔ اور ہندوستان کے آخری انگریز دانسرائے لار ڈمونٹ بیٹن کے بارے میں توسب کو بید معلوم ہے کہ وہ کانگرس کے علانیہ طرف دار اور مسلم لیگ کے سخت مخالف تھے۔

بنابریں اگر میہ کماجائے کہ پاکستان کاقیام اللہ تعالیٰ کی ایک ایسی مشیت تھی جو ہندوؤں اور انگریزوں کی متفقہ مخالفت کے علی الرغم پوری ہوئی تواس میں ہر گز کوئی مبالغہ نہیں ہے!

ہم نے اسلامیان ہند کی تقریباً سواسوسالہ تاریخ کے ان چنداہم نقوش کو صفحہ قرطاس پر
اس لئے منتقل کیا ہے کہ تحریک پاکستان کا سیح پس منظر نگاہوں کے سامنے آ جائے اور
صورتِ واقعہ جیسی پچھ کہ فی الحقیقت ہے طاہر ہو جائے۔ اس لئے کہ صبح طرز عمل اور
درست سمت میں اقدام کا تمامتر انحصار اسی پر ہے۔ نیک خواہشات کی عمل داری بسااو قات
انسان کے نقطہ نظر کو غلط کر کے رکھ دیتی ہے اور میدانِ سیاست میں اتر نے کے بعد بار ہا ایسا
ہوا کہ ایک غلط موقف جو ابتداء میں محض "حکمت عملی" کے تحت اختیار کیا جاتا ہے ، بعد
میں جاعتوں اور تحریکوں کے اپنے نقطہ نظر میں مستقل طور پر ایسی کجی پیدا کرنے کا سبب
بن جاتا ہے جو پھر اس کے گلے کا ہار بن جاتی ہے اور کسی طور سے پیچھا نمیں چھوڑتی۔
بن جاتا ہے جو پھر اس کے گلے کا ہار بن جاتی ہے اور کسی طور سے پیچھا نمیں چھوڑتی۔
نتیجہ الکل مخالف سمت میں سفر کے باوجود یہ توقع پر قرار رکھی جاتی ہے کہ بس کے۔
نتیجہ الکل مخالف سمت میں سفر کے باوجود یہ توقع پر قرار رکھی جاتی ہے کہ بس کے۔
نتیجہ الکل مخالف سمت میں سفر کے باوجود یہ توقع پر قرار رکھی جاتی ہے کہ بس کے۔
"اس موڑ ہے آگے منزل ہے بایوس نہ ہود ترا آیا جا!"

آئندہ صحبت میں انشاء اللہ تعالی ہم قیام پاکستان کے بعد کے ہیں سالوں کا جائزہ اس نقط و نظر سے لیں گے ۔۔۔ اور پھر ہمارے نزدیک اسلام اور پاکستان دونوں کے ساتھ خلوص اور خیر خواہی کا تعلق رکھنے والے لوگوں کوجو طرز عمل اختیار کرنا چاہئے اسے بیان کریں گے۔ و ما تو فیقی الا باللہ العلی العظیم ۔۔ و ما تو فیقی الا باللہ العلی العظیم ۔۔ و ما تر فیقی الا باللہ العلی العظیم ۔۔ تذکرہ و تبعرہ )

☆ ☆ ☆

## قیام مائیان کے بعد مرجبی طبعات کاطرز کل مرد کا کیاجا ہیں تھا، ہُواکیا ہے

﴿ تَذَكَرِهِ وَتَصِرهِ \_ مِيثَاقُ لا مُورُ الرِيلِ ١٤٠٠)

پاکستان کاقیام ہر گزایک معمولی واقعہ نہ تھا ۔۔ دنیا کے نقشے پراس طرح اچانک اور بالکل غیر متوقع طور پروفت کی عظیم ترین مسلمان مملکت کارونماہوجانایقدینامشیت ایزدی اور علمت خداوندی میں کسی بوی تدبیر کے سلسلے کی کڑی تھا۔۔ اور اب ضرورت اس امر کی تھی کہ قوم کے تمام طبقات اے ایک عطیۂ خداوندی اور نعمت خداوا و سجھتے اور ماضی کے تمام اختلافات کو بھلاکر کامل توافق و تعاون کے ساتھ اس کی تغییر میں لگ جائے۔

قیام پاکستان کے بعدائس قومی قیادت پرجواس کے وجود میں آنے کا ذریعہ بی تھی اور جس کے ہاتھوں میں اس کی حکومت کے تمام اختیارات آئے تھا چانک بہت کی عظیم اور سخص ذمہ داریاں عائد ہوگئی تھیں۔ اس کا فرض تھا کہ ایک طرف اس کے بقاو تحفظ اور دفاع واستحکام کا بندوبست کرتی اور اس کی انظامی مشینری کو بدلے ہوئے حالات کے مطابق از سرنو استوار کر کے تعمیری و ترقیاتی منصوبوں پر عمل در آمد شروع کرتی ۔ اور دوستری طرف قوم کی سیاسی تربیت کا ایسا بندوبست کرتی جس سے اس میں سیاسی شعور نشود نما پانا خیالات میں یک رتی اور مقاصد میں ہم آ ہنگی پیدا ہوتی ، قومی و کمی احساسات ا جاگر ہوتے اور صحت مند سیاست کے خطوط متعین ہوتے چلے جاتے! ۔ پاکستان کی بقا اور

تحفظ و تق کے لئے فوری طور پر اگر چہ مقدّم الذکر کام اہم تر تھا۔ لیکن دیریاں سخکام اور ٹھوس نقمیر کے نقطۂ نظرے مٹوخرالذکر کام کمیں زیادہ ضروری تھا!

ند ہی و نیم ند ہی طبقات کو عام اس سے کہ پہلے وہ پاکستان کے شدید خالف تھے یابز عم خوایش کسی عظیم تر منصوبے پر عمل پیرار ہے تھے ؛ لازم تھا کہ وہ تمیام پاکستان کو قدرت کا اشارہ سمجھ کر آئندہ کے لئے اپنے نقطہ نظر کو بالکل تبدیل کر لیتے اور اسے اسلام کی نشأة شاخمیہ کا گوارہ بنانے کے لئے مثبت نغیری جدوجہد میں بہ دل وجان مصروف ہوجاتے۔ اس کے لئے ایک طرف بیہ ضروری تھا کہ ہر گروہ اپنے مزاج کی مناسبت اور اپنی آپنی صلاحیتوں اور قوتوں کے تاسب سے اس عظیم جدوجہد کے کسی آیک شعبے کو سنبھال لیتا اور دوسٹری طرف بیدلازی متھا کہ انتشار وافتراق کے تمام رضوں کو قطعی طور پر برند کر دیاجا تا اور قومی قیادت کے ساتھ حتی الامکان تعاون کی روش اختیار کی جاتی۔

دہ مذہبی طلقہ جو جمعہ جماعت اور درس و خطابت کے ذریعے عوام سے قریب ترین ربط و تعلق رکھتے تھے اور ان میں گرے اثر و نفوذ کے مالک تھے ، مذہبی اخلاقی اور روحانی اقدار کے احیاء کے لئے انتہائی موثر کام کر سکتے تھے ۔۔۔۔۔اور جماعت اسلامی علمی و فکری سطم رابعلامی انقلاب اور تهذبی و ثقافتی میدان میں دینی اقدار کے احیاء کے لئے قیمتی خدمات سرانجام دے سکتی تھی۔۔

اس اعتبارے جماعت اسلامی واقعت الی پوزیش میں تھی کہ اپنے چین نظرہمہ گیراور عالم گیراسلامی انقلاب کے لیئے قام پاکستان کو ایک بہترین موقع کے طور پر استعال کر سکی تھی۔ مولانامودودی نے چھ سات سال مسلمانان ہندکی قومی جدوجہداور عام سیاسی سرگرمیوں سے علیحدہ رہ کرجو کام کیا تھا اس کے نتیج علی انہوں نے ایک ایسی جمعیت فراہم کرلی تھی جو ایک اچھی بھلی تعداد میں ایسے مخلص اور سرگرم اور ساتھ ہی نظم اور با قاعدگی اور سلتھ اور قریبے کے ساتھ کام کرنے کی صلاحیت سے مسلح سلتے اور قریبے کے ساتھ کام کرنے کی صلاحیت سے مسلح کارکنوں پر مشمل تھی جن میں کم از کم اسلام کو دنیا میں سربلند

کرنے کی حد تک اپنے مقصد اور نصب العین کاواضح شعور بھی موجود تھااور اس کے لئے محنت ومشقت کے مادّ ہے اور ایٹارو قربانی کے جذبے کی بھی کمی نہ تھی۔

اور سب سے اہم ہیہ کہ اس جمعیت ہیں دین و دنیا اور قدیم وجدید کاوہ امتزاج بھی موجود تھا جو اس سے اہم ہیہ کہ اس جمعیت ہیں دین و دنیا اور قدیم وجدید کاور الا بُدی ہے۔ اس اعتبار سے یہ جمعیت مسلمانوں کے جدّت پنداور قدامت پرست طبقات کے البین ایک 'امّتِ وسطی ' کارول او اگر سکتی تھی اور سرا پاجا مدند ہیت اور از سرنا پیر متحرک متحدد میت کے درمیان مواء السبیل 'کوواضی اور وژن کر سکتی تھی۔

کاش کہ قوم کے ان تینوں اہم طبقات میں بدلے ہوئے حالات کے نقاضوں کا شعور بروفت پیدا ہو جاتا اور وہ کامل توافق و تعاون کی فضامیں اپنے اپنے جصے کے کاموں میں منهمک ہوکر اسلام کی نشائی تانیہ کی راہ ہموار کرنے میں لگ جاتے ۔۔لیکن افسوس کہ ایسانہ ہوا۔۔۔۔!!

جمال تک قوی قیادت کا تعلق ہے آگرچہ اس غریب پر قیام پاکستان کے فوراً بعدی مختلف خارجی و داخلی اسبب کی بناپر نزع کاعالم طاری ہوگیا تھا پہلی بقاوا سخکام اور تقییرو ترقی کے کام توجیعے کچھ اور جتنے کچھ اس سے بن آساس نے کئے کیکن سیاس میدان میں قوم کی شظیم و تربیت اور قوی شعور اور ملی احساسات کو اجاگر کرنے کا کام وہ بالکل نہ کر پائی ۔ آئی جمال تک تعاون و تو افتی کا تعلق ہے اس امر کا اعتراف کیا جاتا چاہئے کہ پاکستان کی پہلی قومی قیادت کی جانب سے اس سلیم میں تک دلی اور بھل کامظاہرہ قطعانہ میں ہوا۔ کی پہلی قومی قیادت کی جانب سے اس سلیم میں تک دلی اور بھل کامظاہرہ قطعانہ میں ہوا۔ اور اس کے باوجود کہ بعض نہ ہی حلقوں نے تعلم کھلاقیام پاکستان کی مخالفت کی تھی اور خود مولانامود و دی بھی نہ صرف میہ کہ اس سے بالکل علیٰحدہ رہے تھے۔ بلکہ تحریک پاکستان کے آخری اور فیصلہ کن ایام میں اس پر شدید اور بعض او قات درائی ڈار قتم کی تقید میں بھی کرتے رہے تھے ، تاہم اپناو فت آن دور و توت و اقتدار پر بلاشر کتے غیرے قابض ہونے کے اجواس نے نہ صرف میہ کہ آزادی کی نعموں اور بر کتوں سے محتم اور مستفید ہونے کے معاموں اور مخالفوں کے بابین فرق و اقبیاز کا کوئی شائر بھی بھی مسلم لیگ کے حامیوں اور مخالفوں کے بابین فرق و اقبیاز کا کوئی شائر بھی بھی مسلم لیگ کے حامیوں اور مخالفوں کے بابین فرق و اقبیاز کا کوئی شائر بھی بھی مسلم لیگ کے حامیوں اور مخالفوں کے بابین فرق و اقبیاز کا کوئی شائر بھی بھی مسلم کیا کہ کوئی شائر بھی بھی مسلم کیا ہے حامیوں اور مخالفوں کے بابین فرق و اقبیاز کا کوئی شائر بھی بھی

پیدانہ ہونے دیا۔۔بلکہ اس ہے بھی آگے بڑھ کر تعاون کے دروازے پوری طرح کھول دیئے جس کی روشن ترین مثال ہیہ ہے کہ خود مولانا مودودی کواپنے خیالات کے اظهار اور اپنے نظریات کی اشاعت کے بھرپور مواقع نہ صرف کالجوں اور بینیور سٹیوں میں بلکہ ریڈیو تک پرپوری وسعتِ قلب کے ساتھ مہیا گئے۔

اس کی بردی وجہ بیہ تھی کہ اگر چہ ایک قومی جماعت ہونے کی بنا پر مسلم لیگ کی صفوں میں ہر نقطۂ نظر اور مکتبۂ فکر کے لوگ پائے جاتے تھے 'حتیٰ کہ خالص ملحد اور دہریے بھی موجود تھے ۔۔ لیکن پاکستان میں اس کی جو پہلی ٹیم ہر سراقتدار آئی اس میں مخلص قوم پر ست مسلمان بلکہ خاصے نہ ہمی مزاج اور دینی نداق کے لوگوں کو ایک فیصلہ کن یوزیشن حاصل تھی۔۔۔!

اوراس ملک بین اسلام کے مستقبل کے اعتبار سے بہترین حکمت عملی ہے تھی کہ تمام دینی جماعتیں اور غربی علقے پچھلے ذہنی تحفظات کو بالائے طاق رکھ کر کھلے دل کے ساتھ قوی قیادت کے ساتھ تعاون کی روش اختیار کرتے اور ایک طرف اپنی تعلیمی و تبلینی سرگر میوں اور اخلاقی وعملی اصلاح کے کاموں میں مواقع اور مسائل کے اس اضافے سے فائدہ اٹھاتے جو مسلمانوں کی قومی ریاست میں حکومت کے ساتھ تعاون کی صورت میں متوقع تھا۔ اور دوسری طرف قومی قیادت کے مخلص اور غربی رجمان رکھنے والے لوگوں متوقع تھا۔ اور دوسری طرف قومی قیادت کے مخلص اور غربی رجمان رکھنے والے لوگوں کے ہاتھ کو مضبوط بناتے۔ لیکن افسوس کہ صرف مولانا شبیر احمد عثمانی اور ان کے ماتھ تعاون کیا تھا اکثر غربی حلقوں نے تو حصول پاکستان کی جدوجہد میں بھی مسلم لیگ کے ساتھ تعاون کیا تھا اکثر غربی حلقوں نے یا تولا تعلق کی روش پر قرار رکھی یا معاندانہ انداز اختیار کر لیا۔

نعقال نیشنلسٹ علاء کی اکثریت اور ان کے اصل مراکز تو ہندوستان ہی میں رہ گئے تھے۔ پاکستان کے جصے میں جولوگ آئے ان میں سے مجلس احرار نے بظاہر بہت عقلندی سے کام لیااور سیاست کے میدان سے کامل کنارہ کشی اختیار کر کے اپنی سرگر میوں کو صرف دینی و ندمین و ائرے میں محدود کر لیالیکن آیک طویل عرصے تک کار زارِ سیاست میں گھسان کی لڑائی لڑ چکنے والوں کے لئے کامل علیات گل مشکل تھی چنانچ چندہی سال بعدان کی محسان کی لڑائی لڑ چکنے والوں کے مانند بھٹ کر رہی اور پاکستان کی سیاسیات کام مطالب علم جانتا ہے کہ اس حادثے نے پاکستان کی قومی و سیاسی زندگی کی گاڑی کو پشنزی سے اتار نے میں اہم ترین حصہ او اکیا ہے۔!

علائے دین کی ایک عظیم اکثریت نے قومی وسیاس زندگی سے ایک گوند لا تعلقی کی اس روش کور قرار رکھاجس پروہ تقریبانون صدی ہے عمل پیراتھاور پاکستان آگر بھی وہ حسب سابق کلیته تعلیم و تدریسی مشاغل میں منهمک ہوگئے۔ چنانچہ یہ توضرور ہوا کہ دیکھتے ہی ديكھتے كئى نئى اور عظيم دينى درسگاميں پاكستان ميں قائم ہو كئيں جن ميں قال الله تعالى اور قال الرسول كي صدائلين ذور شور سے بلند ہونے لكيس اور اس اعتبار سے يقيينا كيك قابل قدر اور بیش قیت کام سرانجام پاگیا۔ لیکن پیرنجی بجائے خود ایک نا قابل تروید حقیقت ہے کہ ان کی ایک بری اکثریت کے قلب وو ماغ نے قیام پاکستان کے بعد حالات میں جو تبدیلی آئی تھی اس سے کوئی اثر قبول نہ کیا۔ اور نہ صرف میہ کہ اس امر کی کوئی شمادت نہیں ملتی کہ انہوں نے قیام پاکستان کو کوئی اہم واقعہ سمجھ کر اس کے زیرِ اثرابیے نقشۂ کار حتی کہ اپنے تغلیمی و تدریسی معمولات بهال تک که نصاب بی میں کسی تبدیلی کی ضرورت محسوس کی ہو بلکہ صاف محسوس ہوتاہے کہ ان کے نز دیک ہیہ واقعہ کہ حکومت کی ہاگ ڈور غیر مکلی اور غیر مسلم حكرانوں كے ہاتھوں سے نكل كر مسلمان قوم كان ہاتھ ميں آئى تھى ' قطعاً كوئى ا ہمیت نه رکھتا تھااور وہ اپنے ذہنوں میں نئے مسلمان حکمرانوں کو بالکل اٹنی مقام پررکھ کر اپے سابقہ طریق کار پرعمل پیرارہے جس پران سے پہلے کے حکمران تھے م<sup>سلے</sup>

یے اشارہ ہے۔ ۵۲ء کی تحریک فتم نبوت کی جانب!

عله \_\_\_\_ چنانچه "شَهِدَ شَاهِدٌ بِنَ اَهْلِهَا" كمهداق اس حقیقت واقعی كی شاوت مولاناسید محدیوسف بنوری كی ایک تحریر مین موجود بجواس كتاب كے ضمیم كے طور پر شائع كی جارہی ہے!

برقستی سے قومی قیادت کے بعض عناصراور پاکستان کی مختلف سروسز کے اعلی افسروں کی اکثریت نے مغربی طرز فکراور پورپی طرز بودو باش کو جس حد تک اختیار کر لیا تھا اس کے پیش نظر ند ہبی طبقات کا یہ طرز عمل کسی حد تک فطری بھی تھا۔

بہرنوع ہوایہ کہ قونی قیادت اور نہ ہی حلقوں میں جو بعد قیام پاکستان سے پہلے تھاوہ علی حالہ قائم رہا۔ اور اجنبیت اور غیریت کے پردے جول کے توں حائل رہے۔ اور آگرچہ علماء کی ایک بوی اکثریت نے اپنے آپ کو سیاس سرگر میوں سے دور ہی رکھالیکن اس مغائرت اور بعد کی بناپریہ بسرحال ہوا کہ عدم اطمینان کی ایک کیفیت ان میں مستقل طور پر موجود رہی جس سے مختلف سیاس گردہ وقتا فائدہ اٹھاتے رہے!

ری جماعتِ اسلامی جوائس دور میں احیائے اسلام کی سعی وجمد کے لئے سب سے زیادہ صلاحیت اور استعداد کی حال تھی تواس نے پاکستان میں جوطریق کارا تعتیار کیادہ اس داستان کا الم ناک ترین باب ہے اور اس کی بدولت اس کی تمام قوتیں اور توانائیاں ایسے تخریبی راستوں پر پڑ گئیں جن سے نہ صرف یہ کہ ملک و ملت کو شدید نقصان پنچا بلکہ خود اسلام کی راہ میں بے شادر کاوٹیں کھڑی ہو گئیں!

سنجا ہے ہوئی موانا مودودی مسلمانان ہندگی قوی جدوجمد سے ہیہ کر علیٰدہ ہوئے تھے کہ محض نام کے مسلمانوں کی تنظیم سے اسلامی حکومت کسی طرح قائم نہیں ہوئے تھے کہ محض نام کے مسلمانوں کی تنظیم سے اسلامی حکومت کسی طرح قائم نہیں ہوسکتی اس کے لئے لازم ہے کہ پہلے علمی و فکری اور ذہنی د نظری سطح پر اسلامی انقلاب برپا کیا جائے اور پھر معاشرے میں اخلاقی و عملی تبدیلی اس حد تک پیدا کر دی جائے کہ اس میں کسی چاہلی نظام کا چلنا د شوار ہو جائے 'حکومت اور ریاست کی سطح پر کسی واقعی اور پائیدار تبدیلی کی توقع اس کے بعد بی کی جاسمتی ہے لازاہم مسلمانوں کی قومی جدوجہد کا ساتھ دینے میں اپنا و قت ضائع اور اپنی منزل کھوئی کرنے کو تیار نہیں ہیں بلکہ اسی فطری طریق پر عمل پیرا ہوگر پہلے علمی و فکری ۔ اور اخلاقی و عملی انقلاب برپاکرنے کی سعی کریں گے ۔ چنا نچے۔ ہوگر پہلے علمی و فکری ۔ اور اخلاقی و عملی انقلاب برپاکرنے کی سعی کریں گے ۔ چنا نچے۔

قومی تحریک سے علیحدہ ہو کر مولانانے علمی و فکری سطح پر اسلام کی دعوت دینے اور جو لوگ اسے قبول کر کے اسلام کے اوامر و نوان کے عملاً پا بند ہوتے چلے سمئے انہیں ایک تنظیم میر مسلک کرنے کا کام شروع کر دیا۔

قیام پاکستان کے بعد ہوناتو یہ چاہئے تھا کہ مولانا اپنے اسی طریق پر عمل پیرار ہے اور جس قدر ممکن ہو آا پنے اس کام کی رفتار تیزتر کر دیتے اور اس کے ضمن میں مواقع و دسائل کے اس اضافے سے فائدہ اٹھاتے جو ایک مسلمان مملکت میں قع تھا اور جن کے ضمن میں جیسا کہ ہم پہلے عرض کر آئے ہیں پاکستان کی پہلی قومی حکومت کی جانب سے ہر گز کسی بخل کامظاہرہ نہیں ہواتھا!

کین افسوس کہ اس موقع پر ان کی ذہانت نے ایک بالک بی نیا پینتزا بدلا۔ چنانچہ اچانک ان کے دل میں اپنی اس موقع پر ان کی ذہانت نے ایک بالکل بی نیا پینتزا بدلا۔ چنانچہ اچانک ان کے دل میں اپنی اس م قوم کا درو ' افساجس کی قومی جدوجہد کے دوران وہ ایک خاموش تماشائی بی نہیں رہے تھے بلکہ دور کھڑے ہو کے استہزا کے تیم پر ساتے رہے تھے اور انہوں نے قوم کی حالتِ زار پر رحم کھاتے ہوئے اس کی ' مرپرستی' قبول فرمالی اور اس کی رہنمائی کے لئے اپنے آپ کو پیش کر دیا۔ مولانا کے اپنے الفاظ ملاحظہ ہوں ہے۔

".....اس لئے جس روز تقسیم ملک کاعلان ہوا 'اسی وقت ہم نے سمجھ لیا کہ جیسی بری یا بھی تقسیم ملک کاعلان ہوا 'اسی وقت ہم نے سمجھ لیا کہ جیسی بری یا بھی تقییر ہم آج تک کر سکے ہیں اب اس پر اکتفا کرنی ہوگ اور کسی اخلاقی واضح نصب العین کے بغیر اور کسی اخلاقی واجھا گی فیراً کو شخصہ کی فیراً کو شخصہ العین کے بغیر کے بنتے ہا تقیار ہوگئی ہے ....." ( جماعت اسلامی 'اس کی ماریخ ہقعمہ اور لائحہ عمل)

ساتھ ہی وہ ان مطالبات کے ساتھ سیاست کی عین منجد ھار میں کود پڑے کہ ؟ (۱) چونکہ پاکستان اسلام کے نام پر حاصل کیا گیا تھا اور حصولِ پاکستان کی تحریک اسی مقصد کے تحت چلائی گئی تھی کہ یمال اسلامی حکومت قائم کی جائے گی ۔۔ اور چونکہ یمی اس ملک کے نوسوننانوے فی ہزار باشندوں کی دلی خواہش ہے لنذالازم ہے کہ یمال اسلامی دستور نافذ ہوا ور شریعت اسلامی رائج کی جائے اور \_\_\_\_

(۲) چونکہ مسلمانوں کی قومی قیادت اب تک جن لوگوں کے ہاتھوں میں رہی ہے وہ ایک اسلامی حکومت کو چلانے کی صلاحیت سے عاری محض ہیں لنذا انہیں چاہئے کہ وہ مند قیادت و سیاست سے دستبردار ہو جائیں اور ایک نئی قیادت کے لئے جگہ خالی کر سلم دس ب

اس طرح گویا مولانا مودودی نے احساس فرض سے مجبور ہو کر بیک وقت اسلام اور پاکستانی قوم دونول کی سرپرستی کابوجھ اپنے سرلے لیا!!

ید وه وقت تھاجب پاکستان کی تو ی قیادت بہت می داخلی و خارجی مشکلات میں جٹلائتی۔
ایک طرف ایک بالکل ٹی کیکن وسیع و عریض اور دوانتمائی دور دراز خطول پر مشتمل سلطنت کے پیچیدہ مسائل و معاملات تھے جن کا حل اور وہ بھی انتمائی ہے سروسلمائی کے عالم میں بجائے خود ایک کشمن مرحلہ تھا، پھر اس پر تبادلۂ آبادی اور مماجرین کی آباد کاری کے مہیب مسائل مستزاد ہوگئے۔ دوسر کی طرف بانی پاکستان اور ان کے دستِ راست قیام پاکستان کے بعد جلدی دنیاسے رخصت ہوگئے۔ تیسر کی طرف قومی تحریک میں تعلق 'بلاکستان کے بعد جلدی دنیاسے رخصت ہوگئے۔ تیسر کی طرف قومی تحریک میں تعلق 'بلاکستان کے بعد جلدی دنیاسے رخصت ہوگئے۔ تیسر کی طرف قومی تحریک میں تعلق کارکنوں کی اثرات ظاہر ہونا شروع ہوئے اور قومی کارکنوں کی اثرات ظاہر ہونا شروع ہوئے اور قومی کارکنوں کی افترار کی محکمات ہوئے اور پر مٹوں اور لائسنسوں کے حصول یا تو ت وہ افترار کی محکمات میں الجھ کررہ گئی ۔ قومی قیادت کے مطلق عناصر ابھی اس صورت حال اقتدار کی محکمات میں الجھ کررہ بی رہے تھے کہ مولانا مودودی اپنی مختمر لیکن منظم جمعیت کو لے کر میں اس کے اور انہوں نے پر وپیگنڈ نے کی آبک مٹوثر شختیک ہے ملک بحری ایک بانچل میں اس کے اور انہوں نے پر وپیگنڈ نے کی آبک مٹوثر شختیک ہے ملک بحری ایک بانچل میں اس کے اور انہوں نے پر وپیگنڈ نے کی آبک مٹوثر شختیک ہے ملک بحری آبی بھری ایک بانچل میں اس کے اور انہوں نے پر وپیگنڈ نے کی آبک مٹوثر شختیک ہے ملک بحری آبی بانچل میں اس کے دور انہوں نے پر وپیگنڈ نے کی آبک مٹوثر شختیک ہے ملک بحری آبی بانچل میں اس کے دور انہوں نے پر وپیگنڈ نے کی آبک مٹوثر شختی ہے دوجار ہوگئی ا

۔ قوم قیادت کے لئے اس مسئلے کی پیچیدگی کا اہم ترین پہلویہ تھا کہ جس اسلام کے نام پر مولانامودودی سیاست کے میدان میں اترے تصوہ نہ صرف یہ کہ خودان کالبنادین تھا بلکہ

واضح رہے کریے کوئی آھباس نہیں ہے بھر جاعت اسلامی سک بعد ازقیام اکستان سے موقف کی مخترر جانی ہے تعقیل کا مخترر جانی ہے تعقیل کا مخترر جانی ہے تعقیل کے لیے تعقیل کا مخترر جانی ہے تعقیل کا مخترر جانی ہے تعقیل کا مخترر جانی ہے تعقیل کے لیے تعلیل کا مخترر جانی ہے تعلیل کا مخترر جانی ہے تعلیل کا مخترر جانی ہے تعلیل کا مختر ہے تعلیل کا مختر ہے تعلیل کا مختر ہے تعلیل کا مخترب ہے تعلیل کا مخترب ہے تعلیل کے تعلیل کا مخترب ہے تعلیل کے تعلیل کا مخترب ہے تعلیل کا مخترب ہے تعلیل کے تعلیل کا مخترب ہے تعلیل کی مخترب ہے تعلیل کی مخترب ہے تعلیل کے تعلیل کا مخترب ہے تعلیل کے تعلیل

قری زمانے میں خود اس نے اس کے نام پر عوام کے جذیات کو ایل کیاتھا۔ الذامولانا مودودی کے مطالبہ کا کوئی براہ راست جواب اس کے لئے ممکن نہ تھا۔ دوسری طرف اسے بیہ بھی نظر آ رہاتھا کہ صورتِ حال ایس بناوی سی ہے کہ اسلام کی جانب سی قدم کا افھانامولانامودودی اور جماعت اسلامی کی ' نئی قیادت ' کے سامنے پیائی کے متراوف مو گا۔ اس کاایک بین ثبوت اس وقت مل بھی عمیاجب 'قرار دادِ مقاصد' کوجوا صلا خود تحريكِ مسلم ليگ كے مخلص اور ديندار عناصر (خصوصامولانا شبيرا حد عثاني اور مولاناظفراحد انساری وغیرہم) کی کوششوں سے منظور ہوئی تھی ، جماعت اسلامی نے اپنی و فتح سبین ، قرار دے لیا! - الذا قوی قیادت نے کھ لیت وقعل سے کام لینا شروع کیا، کھے مولانا مودودی اور جماعت اسلامی پر جیر پھیر کے راستوں سے جملے شروع کئے اور مجمی مجمی اسلامی دستورو قانون کے نفاذ کے مطالبے کی براہ راست مخالفت بھی کی ۔۔اس معاملے میں پاکستان کی سیاست میں جو عجیب الجھاؤ بیدا ہو گیا تھااس کا کسی قدر اندازہ اس سے کیاجا سكتاب كه قوى قيادت كى جانب ساول اول جولوگ مولانامودودى اور جماعت اسلامى كے خلاف دلائل وبراين كے بتصار كر ميدان ميں اترے وہ واكثرا شتياق حسين قريشي اوردا كرمحود حسين صاحب جيسے بابند صوم وسلوة اور ديني در داور زجي جذب ركھنے والے

گویا جن لوگوں کے ہاتھوں کو مضبوط کرنے میں ملک و ملت اور دین و فدہ بنوں کی بھلائی تھی غلط حکمتِ عملی کی بناپر انہی کو دشمنوں کی صف میں لا کھڑا کیا گیا ۔!! اور اسلام کوسیاسی میدان کا ایک مسئلہ بنا کراسے اپنے بہترین بھی خواہوں کی سرپرستی سے محروم کر دیا گیا۔۔۔!!

کاش کہ مولانامودودی سجھ سکتے کہ انہوں نے اس طریق کار کوافتیار کر کے اسلام کی

بعدیں اس صف میں ایک اہم اضافر مشرا سے بروہی کا ہواجنہوں نے اُس تحص کوانعاً دینے کا علان کیاج تا بت کرد سے کرقر اُن مجدیم کسی دستورِ کلی کاخاکر موجود ہے!

راه میں کیے کانٹے بودیئے تھے!

د نه بی سیاست کے اس میدان میں اولاً مولانامودودی نے تمالینے اور اپنی جعیت کے زورِ بازو کے بل پر چلنے کی کوشش کی۔ لیکن جلد بی انہوں نے بیہ محسوس کر لیا کہ دوسرے دی حلقول کی مدواور تعاون کے بغیر کامیابی مشکل ہے چنا نچہ انہوں نےوقا فوقا علمائے دین کا شتراک و تعاون حاصل کرناشروع کیااور دفتہ رفتہ بھی انہیں اپنے پیچے لگا کر اور مجمی حالات کارخ دیکھتے ہوئے ان کے پیچھے لگ کر (جیسا کہ اینی قادیانی تحریک کے زمانے میں ہوا) ایک ' دینی کیب ' کاتصور پیدا کیا ۔ اس کے دوانتمائی مصرت کج بر آمد موئ : ایک یہ کہ سیاست کے میدان میں جماعت اسلامی کے ساتھ علائے دین مجمی قومی قیادت کے حریف بن محے اور رفتہ رفتہ پر سرافتدار طبقہ اور ' رجالِ دین ' وو مخالف و معاند گروہوں کی صورت اختیار کرتے بطے گئے ۔۔ اور دوستے یہ کہ مولانامودودی اور جماعت اسلامی کو جدت پسندی اور از سرما پیر متحرک متجدوست ..... اور قدامت برسی اور سرایا جامد فد ببیت کے مابین ایک " اُتت وسطی" کی بوزیش کو ترک کرے کلیند قدامت پرسی اختیار کرنی بری اور اگرچه اس کی بناپر بهت سے دلچسپ تضاوات ظهور میں آئے مثلاب کدائ مخص کوجو تناائی ذات پھی فقر حنفی کوپوری طرح نافذ کرنے کو تیار نہ تفابلكه اس ميں اپنا ' اقل ' لگانا ضروري خيال كر تا تعابيه موقف اختيار كرنا پراكه دس كياره كروژافراد كى ايك بورى قوم پر صديون پيشتركى مرتب شده فقه حنى كوجون كاتون نافذ كر ديا جائے جاتے کین مولانا پر جلداز جلد مندِ حکومت پر پہنچ کر ' قوم ' اور ' ندہب ' دونوں کو اسنبها لئے كاجو خط سوار ہو كياتھاس كے پيشِ نظرية قربانياں بسرهال بت حقير تھيں۔ ج جمنے کیا کیانہ کیادیدہ ودل کی خاطر!

ای سلسلی کا ایک دلمیپ لطیفه موالا ادا و دغر نوی مرح م نے سنایک ایک موقع پرعلماء کے ایک شرکہ بیان پرموالا امود و دی نے ان سے بھی و سخط کرا نے چاہے جس کی ایک شق بیجی تھی کہ ملک بیس فقہ سنفی رائے کی جلس نے موالا او او دغر نوی مرح م نے فرایا" اس پر میں نے موالا ایک فدمت بیر حض کیا کہ کیا اکیسے چاہتے ہیں کہ اپنے قتل کے بیم تاسعے پر میں خود د سخط کروں "

#### سياسي افرالفري الع بي امرست كريستاك سياسي افرالفري الع بي امرست ك

جماعت اسلامي كارفيبانه كردارا ورعلما كامعاندانه طرزعمل

أيذكره وتصره منيثاق لا بوريتي ٤٧٠)

جیسا کہ اس سے قبل عرض کیا جا چکاہے ' پاکستان کی قوی قیادت پر عالم نزع تو قیام پاکستان کے فیراً بعدی طاری ہو گیا تھا اور وہ خود اپنے داخلی انتشار کی بناء پڑجو بیک وقت نظریاتی بھی تھا اور اخلاقی بھی 'ادھ موئی ہو چکی تھی۔ اس پر رہی سسی کسر مولا نامودودی اور جماعت اسلامی کی تشرو تلخ تنقیدوں اور عوام کے ذہبی جذبات کے اشتعال نے پوری کر دی اور قیام پاکستان کے بعد چند ہی سالوں کے اندر اندر وہ مسلم لیک جواس کے قیام کا ذریعہ بنی تھی نسیاً منسیاً ہوگئی۔

ختم تومسلم لیگ از خود بھی ہوبی جاتی لیکن مولانامودودی نے مسلمانانِ ہندگی توم بعدو جمد کے عین عروج کے موقع پر اس سے علیحدگی اختیار کر کے قوم کے ساتھ جس' ہمدردی' اور' خیر خوابی' کا شوت دیا تھا اس کالازمی نقاضاغالباً یہ بھی تھا کہ قیام پاکستان کے فوراً بعدوہ اپنی مختصر لیکن منظم جمعیت کولے کر مسلم لیگ کی سرکوبی کے لئے میدان میں آجاتے اور اس کے آبوت میں آخری کیل ٹھو تکنے میں بھی بغنس میں آجاتے اور اس کے آبوت میں آخری کیل ٹھو تکنے میں بھی بغنس فیس شرکت فرماتے! ۔!

لطف کی بات سے ہے کہ اُس وقت کی علیمرگ کے لئے توبیہ وجہ جواز پیش کی گئی تھی کہ اسلام کسی بھی " قوم پرستی ' کوجائز نہیں ٹھرا آن خواہ وہ مسلم قوم پرستی ' بھی کیول نہ ہو۔ لیکن بعداز تقسیم الیک دهنی اور اور قیادت گشی کے لئے خود بے تکلف مسلم قوم پرستی کالبادہ اوڑھ لیا گیا اور نظریتہ پاکستان کے سب سے بڑے علمبردار اور پاکستانی قوم کے سب سے بڑے علمبردار اور پاکستانی قوم کے سب سے بڑے وکیل بن کر قومی قیادت کامحاسبہ شروع کر دیا گیا ہے!

مولانای ذہانت نے یہ اندازہ تو تھیکہ بی کیاتھا کہ مسلم لیگ کی دم تو رقی ہوئی قیادت پر کاری ضرب لگانے کلیہ بہترین موقع تھا۔ لیکن آئندہ کے بارے میں جو توقعات انہوں نے قائم کی تھیں وہ نرے سمانے خواب ثابت ہوئیں اور قوی قیادت کے میدان سے بٹنے پر بجائے اس کے کہ جماعت اسلامی کی نئی قیادت کے لئے جگہ خالی ہوتی اُلٹائرانا 'یونینسٹ اور کا نگری ذہن میدان سیاست پر قابض ہو گیا آور اس نظریہ پاکستان بی کی جڑیں کھدنی شروع ہو گئیں جس پر بعداز تقسیم خود مولانامودودی اور جماعت اسلامی نے سیاسی موقف شروع ہو گئیں جس پر بعداز تقسیم خود مولانامودودی اور جماعت اسلامی نے سیاسی موقف کی بنیادر کھ دی تھی ۔۔۔ دوسری طرف تحریک مسلم لیگ نے وقتی طور پر قوی وقی احساسات کا بنیاد تھوڑا بہت رتگ عوامی طرز فکر پر چڑھادیا تھا اس کے تھیکے پڑتے بی خالص مفاد پر ستی ، کنیہ وقبیلہ پروری اور اقربانوازی کادور دورہ ہو گیا اور سیاست کے میدان میں بدترین جوڑ تو رُ

میدان سیاست کے اس اختلال کالازمی بتیجہ بیہ نکلا کہ حکومت سیاسی جماعتوں کے ہاتھوں سے نکل کر رفتہ رفتہ سروسز کے جانب منتقل ہوتی چلی گئی۔

تا آنکہ 1958ء میں صدر ایوب نے تمام سیاسی جماعتوں کو کا لعدم قرار دے کر فوجی عکومت قائم کر دی اور تمام اختیار ات اپنہا تھ میں لے کر ایک طرف حکومت کاپور انظم و نسق سروسز کے حوالے کر دیا اور دوئٹری طرف بنیادی جمہوریت کے نظام کے ذریعے سیاسی حقوق اور اختیار ات کو تدریج عوام کی جانب خفل کرنے کاوہی سلسلہ از سرِنو شروع کیا جس پر تقریباتصف صدی قبل غیر مکی حکمران عمل پیرا ہوئے تھے۔ کو یا پاکستان کی عوامی کیا جس پر تقریباتصف صدی قبل غیر مکلی حکمران عمل پیرا ہوئے تھے۔ کو یا پاکستان کی عوامی

له تغییلات کے لیے دیکھتے" تحریک جماعت اسلامی: ایک تحقیقی مطالع"

اثناره بصرى بلكن يارتى اوراس كي محوست كي جانب!

ساست ایک دم واپس نصف صدی قبل کے مقام پر پہنچ گئ!

ملی اور قوی نقطهٔ نگاه سے به صورت حال یقینانهایت تشویش ناک اور پریشان کن ہے اور ہر مخلص اور محبّ وطن پاکستانی کولاز آس پر سخت مضطرب اور غمگین ہونا چاہئے لیکن اس حقیقت کوہر آن پیش نظرر ہناچاہئے کہ اس کااصل سبب قوم میں سیاسی شعور کی خطرناک حد تک کی اور کمتی و قومی احساسات کاخو فناک حد تک فقدان ہے! کسی ایک یا چندا فراد کے سر اس پوری صورت حال کی ذمه داری تعوب دیتا پاسیاس بینمیرتی کاشامکار ہے یاعلمی خیانت كا! ــــــناتھ بى يەمونى سىبات بھى برمخلص پاكستانى كواچھى طرح سمجھ لينى جائے كه اس کاعلاج نه صدارتی اور پارلیمانی جمهوریت یا بلاواسطه وبالواسطه امتخابات کے مسلول پر وقتی ہنگاہے اٹھانے سے ہو سکتاہے ، نہ مینڈکوں کی فبیبری کی طرح کے بالکل انمل بے جوڑ متحده محاذوں کے قیام سے ۔۔۔!اس صورت حال کی اصلاح کی صرف ایک صورت ہے اور وہ یہ کہ بالکل فطری طریق پر عوام میں سے کوئی سیاس جماعت ایسی اٹھے جومسلسل محنت و مشقت اور پیم جدوجہد کے ذریعے ایک طرف ان میں سیاسی شعور اور اپنے بھلے اور برے کی حقیقی پیچان پیدا کرےاور دوسری طرف ایک بزی تعدادیں ایسے قومی کار کنوں کو تربیت دے کر تیار کرے جو ہر طرح کے مفاوات سے صرف نظر کر کے خالص اصولوں کے لئے کام کر سکیں اور اینے مقصد اور نصب العین کے ساتھ مخلصانہ تعلق اور قوم کی بهتری اور بعلائی کے لئے انتقک محنت ومشقت اور ایٹار و قربانی کی صلاحیت رکھتے ہوں۔

1951ء میں جبکہ مرحوم مسلم لیگ ابھی موت اور زندگی کی کھیکش ہی میں جتا تھی، سابق صوبہ پنجاب کے انتخابات میں مولانامودودی بری خود اعتادی اور آن بان کے ساتھ اور بہت سی امیدیں اور توقعات وابستہ کر کے انتہائی بلند و بالا اصولوں کے تحت شریک ہوئے ۔۔۔۔ اگر چہ اس موقع پر اس ' قوم ' نے جس کی سرپرسی انہوں نے از راو نوازش اپنے سابقہ موقف کے سارے تانے بانے کی قربانی دے کر اختیار کی تھی 'انہیں نوازش اپنے سابقہ موقف کے سارے تانے بانے کی قربانی دے کر اختیار کی تھی 'انہیں

ایک ایسی دولتی رسید کی جس سے کم از کم ایک بار توقیادت وسیادت کاسارانشه برن ہو گیا تاہم اس اصول کے تحت کہ ع

" پیوستەرە شجرےامىد بہار ر كھ! "

وہ اپنے اصولوں میں مسلسل کانٹ چھانٹ اور طریق کار میں متواتر کتر ہونت کر کے ا متخابات میں شریک ہوتے رہے لیکن متیجہ ہریار الثابی لکلااور مسندِ حکومت واقتدار '' نظمرال توں نیزے " ہونے کے باوجو دروز بروز " قدمان توں دور " ہوتی چلی گئے۔

تابهم ورمياني عرص ميس جب ياكستان كى سياست كاميدان مسلسل اكعاز بجياز اوررى پبلکن پارٹی 'عوامی لیگ اور دوسرے بے شار نے اور برانے سیاسی دھڑوں کی رستہ تشی اور جو ژنوزی آماجگاه بنابواتها، آئے دن حکومتیں بن اور گرز ہی تھیں اور بوری پاکستانی قوم کی تقدریں مبحوشام بدل رہی تھیں ، وهندلی سی آیک امیداس بات کی قائم تھی کہ قلزم سیاست کے کسی آبار چڑھاؤاور مدوجزر کے دوران کیا عجب کدانفاتی واقعات وحوادث کا کوئی ریلا' نئی اسلامی قیادت' کی ایک بار ایوانِ حکومت تک رسائی کی صورت پیدا کر دے۔ پھرائی تظیمی قوت کے بل پر مزید ترقی واستحکام کی صور تیں پیدا کرنا پچھے مشکل نہ ہو گا\_\_\_\_ چنانچەاس زمانے میں اپنی ایک تحریر میں مولانامودودی نے افتراق وانتشار کے " شگاف" کو ' خیری راه ' قرار دیااور اینے مجھ مایوس معقدین کی ہمت یہ کمہ کر باند صف

جماعت ِاسلامی <u>کے حلقے کے ن</u>چا بی زبان *کیے شہورشا عر*عبداللّٰہ شاکسے انتخاباتِ پنجاب <sup>490</sup> كروقع راك نظم كهي تقى جرمرهم تسنيم ك انتابات مريس شائع موني تقى-ال نظم مي ميال مماز محدخان دولمانه کو بدف طنز و استهزا أبنا کران کی شان میں بارباریشعرد مرا اگیا تعاکرے "وذارت بِخابِلِهِ والى ليَن صرور ب نظران تون يْرْسِ نيرْسِ قدمان تون ووج؟" عض به ایک شعراس مجیگانه خود اعتمادی کی پوری تصورکیشی کردیتا ہے جو اُس وقت جماعتِ اسلامی

كريرُ معطق بطاري تى سىيدوسرى بات بدك بعدي معلوم مواكر ك

منخاب تقابو كجيدكه دكيعا جوكناا فسازتقابا

جنائج انتخابات كعد بعدميان صاحب موصوف سى وزارت عليا كي منصب يرفائز موست اورجاعت جهان منى واي روكنى- اس اعتبارے 58ء كانقلاب خيرى جملى را بول، كوايك باركى مسدود كرنے كاسب بن گيااور دُورافق پراميد کي جو کرن نظر آيا کرتی تھی د فعة ً وہ بھی معدوم ہو گئی ----! میدان سیاست کی ان بے در بے نا کامیوں سے مولانامودودی پر فکست خوروہ ذہنیت اور رقیبانہ جذبات کاتسلط ہوتا چلا گیا ورنہ صرف ان کے اور ان کی جماعت کے بلکدان کے زیر اٹرایک بہت بڑے طقے کے لوگوں کے اعصاب میں دائی حصفحولا برسطے اور فکرو نظریں متقل بی پیداہوتی چلی گئے۔ نینج ً قوم کے طبقہ متوسط کے ایک بہت برے صلقے کے لوگوں كاحال يد مو كياكه ايك طرف توتوازن واستحكام كى حالت ميں ان كادم كمفنے لكتاب اور ملک کے طول وعرض سے کسی بھی قتم کے انتشار واختلال کی خبرسے ان کے ول کی کلی كيل الفتى ب اور دوسرى طرف بروه فخف جوكسى وقت ليلائے افتدار سے ہم آغوش ہو انسیں سرایا برائی اور مجسم شربی نہیں بلکہ تمام خرابیوں کا منبع اور ملک و ملت کے سارے مسائل اورتمام مشكلات كاوا حدسب نظر آنے لكتا ہے اور جو كسى بھى توفى بجوفى حزب مخالف ے تعلق رکھا ہو قطع نظراس سے کہ وہ خودان کے نقطہ نظرے ملک ولمت اور ندہب ودین رونوں کے لئے کتنی ہی مضرو مملک ہو وہ خیرِ گل نہ سبی جزوی خیر بسرحال بن جاتا ہے \_\_\_\_! سی وہ طرز فکر ہے جس کے تحت مولانا مودودی ایسے بظاہر محتدے دل و د ماغ کے مالک اور متحمل مزاج ور دبار انسان کے مندسے ایسے غیر متوازن جملے تکلتے ہیں کہ: "ایک طرف ایک مرد ہے جس میں سوائے اس کے کہ وہ مرد ہے اور کوئی خوبی نہیں اور دوسری طرف ایک عورت ہے جس میں سوائے اس کے کہ وہ عورت ہے اور کوئی عیب سیں ملے ....! " یار کا کونش لیک ی جانب سے اگر کوئی فرشتہ بھی انتظابات میں کھراہو

مد مولانامرحوم نے یہ الفاظ صدر ابوب خان اور محترمہ فاطمہ جناح کے تقابل کے ضمن میں کرے تھے!!

محاتو بهم اس کی بھی مخالفت کریں گے! " وغیرہ دغیرہ

جذبر قابت کی یہ فراوانی بلکہ طغیانی اس صورت میں بھی مضربوتی اگر مولاناصرف ایک سیاسی لیڈر ہوتے۔ لیکن ان کی اس حیثیت نے کہ وہ ایک دینی جماعت کے سربراہ اعلی اور خصوصًا سیاست کے میدان میں اسلام کے تناا جارہ دار بھی ہیں جا اس صورت حال کو اسلام کے لئے سخت خطرناک بناکر رکھ دیا ہے!!

جس کی تنگینی میں مزیدا ضافداس امرے ہو گیاہے کداگر چداد حرایک عرصے سے مولانا مودودیاور جماعت اسلامی کا کوئی با قاعدہ ربط وضبط علماء کے ساتھ نہیں ہےاور اب غالباً وہ اپنے سیاسی حوصلوں کی بحیل کے لئے علماء سے استحاد کو کوئی اہمیت بھی نہیں دیتے بلکہ اس کے برعکس ایک عرصہ سے ان کی ساری نشست وبر خاست ان خالص سیاسی لوگوں کے ساتھ ہے جن کی ایک عظیم اکثریت کو (الاماشاءاللہ) دین و فدہب ہے عملی لگاؤ تو دور رہا کوئی لفظی و قولی مناسبت بھی نہیں ہے تلے ۔۔۔۔ تاہم یہ ایک امرواقعی ہے کہ ایک طرف مولانااور جماعت اسلامی علماء کرام کی 'جدید تعلیم یافته طبقه اور خصوصاً اس کی مغرب پرستانہ ثقافت اور طرز ہو دوباش سے 'بیزاری کواپنے سیاسی مقاصد کے لئے استعال کرتے ہیں۔ اور دوسری طرف علماً کرام بھی خالص دینی اعتبارے خود مولاناہے شدید بیزار ہونے اور ان کے بعض نظریات کوشد پر نوعیت کی صلالت و تمرانی سجھنے کے باوجود سیاس میدان میں ان کے زہبی رول کو بنظر استحسان دیکھتے ہیں۔۔۔۔بلکدان کے ایک طبقے نے تو محویااس معاطے میں جماعت اسلامی کی بے ضابط قیادت کوعملا قبول کر لیاہے \_\_\_\_اس طرح اً گرچہ اس وقت کوئی با قاعدہ نہ ہبی کیمپ یا دینی محاذ توموجو د نہیں ہے تاہم مختلف دینی حلقوں اور ذہبی طبقوں کے مابین اتحاد وانفاق کے مظاہرے وقتا فوقتا ہوتے رہتے ہیں ہے۔ اس اعتبارے توبہت خوش آئند نظر آتے ہیں کہ ان میں اتحاد وانقاق کی جھلک نظر آئی ہے

واضع رہے یہ تحریر کا ۱۹۹۷ مرکی ہے!

ی جیے مروم حین شہدسمروردی وغیرہ۔

تل ميسيشلا يك عيدالفطر كار كيموقع براوردوستك والمراشدين واكر فضل الرحن كم فلات -

لیکن چونکه اس اتحاد کی بنیاد کسی مثبت تغیری جذبے کے بجائے خالص منفی طرز فکر پہ ہے لہٰ اس اتحاد کی بنیاد کسی مثبت تغیری جذبے کے بجائے خالص منفی طرز فکر پہ ہا للذا در حقیقت اسلام اور پاکتان میں اس کے مستقبل کے نقط نظر سے نہ صرف یہ اور یہ میں افادیت کا کوئی پہلو نہیں ہے بلکہ الٹامفرّت و نقصان کا شدید احتمال موجود ہے! اور یہ بات ہرائس شخص کو اچھی طرح سمجھ لینی چاہئے جو پاکتان میں اسلام کے مستقبل سے محلصانہ دلچہی رکھتا ہو کہ علائے کرام کے ایک طبقے کا عمومی عدم اطمینان اور منفی طرز عمل اور جماعت اسلامی کی مستقل رقیبانہ جذبات کے ساتھ سیاست کے میدان میں اسلام کی مستقبل مخدوش ہوتا چلا جارہا ہے!



## مر منال منگر سنگر منالی منالی

المُذكره وتبصرهٔ مسنيثاق لاموريتي ١٤٥)

"....يران جس قوم كانام مسلمان ہوہ ہر قتم كے رطب و يابس لوگوں سے بھرى ہوئى ہے كير كر كے اعتبار سے جتنے ٹائپ كافروں ميں پائے جاتے ہيں استے ہى اس قوم ميں بھى موجود ہيں۔ عدالتوں ميں جھوئى گوا ہياں دينے والے جس قدر كافر قوميں فراہم كرتى ہيں ' غالبًا اُئى تناسب سے يہ بھى فراہم كرتى ہے۔ رشوت ' چورى ' زنا ' جھوٹ اور دوسرے ذمائم اخلاق ميں يہ كسى سے كم شيں ہے ہے۔ سيسي " (مسلمان اور موجودہ سياسى كھكش مصتقد مولانامودودى)

دین کے ساتھ اس کے حقیقی نگاؤ کا جائزہ لینا ہو تو اولاً عوام کو دیکھے کہ ان کی ایک عظیم اکثریت اس سے ایک سطی می محبت رکھنے کے سوانہ اس سے کوئی ذہنی مناسبت رکھتی ہے نہ عملی تعلق ۔ بہی وجہ ہے کہ اسلامی نظام کے قیام کیلئے محضر ناموں پر دستخط کرنے کیلئے تو یہ ہروفت تیار ہوتے ہیں 'لیکن اپنے ذاتی یا گروہی مفادات کامعاملہ آ جائے تو اسلام کے برے سے بڑے احکام کو پس پیشت ڈال دینا اور اس کی تمام حدود کو پھلانگ جانائن کے بائیں باتھ کا کھیل ہے۔

پرچونکہ اس ملک کی سیاسی قوت کا سرچشمہ بسر صورت ہی عوام ہیں 'لذا سیاست کے میدان میں اسلام کا نام خواہ کتنا بھی لیاجا آ ہواور اس کے کیسے ہی بلند نعرے لگائے جاتے ہوں ، واقعہ یہ ہے کہ اصل سکتہ یہاں یاخالص سیاسی مفاد کاچلنا ہے یابرا دریوں اور قبیلوں کی اقتدار طبی ورسم کشی کا!

پر سے لکھے اور تعلیم یافتہ لوگوں کو دیکھئے جو کسی بھی اجتماعیت کا اصل قوام ہوتے ہیں تو معلوم ہوتا ہے کہ اسلام کے بنیادی اعتقادات سے ان کے قلوب وا ذہان یکسرخالی ہیں اور شعوری یا غیر شعوری طور پر ان کی ایک بہت بڑی اکثریت مغرب کے مادہ پرستانہ الحاد کے نظریات وافکار پر پوراا بمان رکھتی ہے۔ ان میں سے جو جتناذ ہیں ہے اتنابی مغربی فلسفہ و قکر سے متاثر ہے اور جو ذراجری بھی ہے وہ اس کے بر ملااعلان اور تھلم کھلااعتراف میں بھی کوئی باک محسوس نہیں کرتا!

پھرچونکہ ان ہی ہیں ہے ملک کی پوری انظامی مشینری کے کُل پر زے نگلتے ہیں اور ان
کے نبیتا ذہیں تر افراد ہی ہے ملک کے تمام فوجی وسول تحکموں کا اصل آنا بانا بندا ہے ، لنذا
فطری طور پر سروسز کا پورا ماحول (الا ماشاء اللہ) مغربی افکار ونظریات اور مادّہ پرستانہ
وطحدانہ تہذیب وثقافت سے تیار ہوا ہے اور فطری طور پر ان میں سے زیادہ جری اور نبیتا
"تاقض ونفاق" ہے آزاد لوگ اس ثقافت کی پورے ملک میں ترویج واشاعت کی تھلم کھلا
کوشش میں بھی مصروف ہیں!

ان لوگوں کو "مٹھی بھر" اور " گنتی کے چندلوگ" قرار دے کران کی اہمیت کو کم کرنے کی کوشش ایک سادہ می خود فریبی ہے اور اس سے بیہ حقیقت مٹ نہیں جاتی کہ اس ملک کی ' ذبین اقلیت' (INTELLECTUAL MINORITY) بسرحال یی ہیں اور ان ہی کے ہاتھ میں اس ملک کی اصل زمام کارہے۔

اور آ کے چلئے ۔۔۔۔اور حقائق کامواجہ کرنے کی جرأت پیدا کر کے جائزہ لیجئے تو معلوم ہو گا کہ مغربی افکار ونظریات کابیاستیلاء خودان لوگوں کی بھی اکثربیت کے ذہنوں پر بنام و کمال موجود ہے جو یمال اسلام کے علمبردار اور اسلامی نظام کے قیام کے داعی ہیں۔ ان کی عملی زندگیوں کے عام نقشے اور قول و فعل کے تضاد کوایک طرف رکھتے ہوئے ان کے تضوّرِ دین کا بنظرِ غائر مطالعہ سیجئے تومعلوم ہو ہاہے کہ خود ند بہب کاایک خالص لاوینی تصوّر ان کے زہنوں میں قائم ہے اور اسلام ان کے نردیک "ایک بمترین ضابط میات" اور "حیاتِ دنیوی کے مسائل کابھترین حل" سے زیادہ اور پچھ نہیں! حقیقتِ دینی اور رو<sub>ب</sub>ح ایمانی سے ان کی ایک بہت بری اکثریت تنی دست محض ہے اور اسلام کے بنیادی اعتقادات کومانٹان کے نز دیک دراصل صرف کچھ ساجی و ترنی ضرور توں کی بناء پرہے! ان کی حقیقت کاا دراک توبهت دورگی بات ہے ، اس کی کسی ضرورت کااحساس تک ان کو حاصل نہیں۔ دین جس زندگی کواصلِ حیات قرار دیتاہے 'اس کی اہمیت ان کے نزدیک ا یک تنتے سے زیادہ نہیں اور حیات دنیوی ،جس کی دین میں کوئی وقعت نہیں وہ ان کے غور و فکر کااصل موضوع اور ان کی سعی وجمد کااصل مرکز و محور ہے! حتی کہ جو چیزیں دین میں معاد کاورجدر کھتی ہیں ان سے بھی ان کاشغف بس واجبی ساہے ----اور وہ بھی بایدوشاید\_\_\_\_ حدیہ ہے کہ ایک تقدراوی کی روایت کے مطابق ایک بہت بوے وائ دین اور علمبردار اسلام کے نزویک ہے۔

"اسلام دراصل آیک سیای و تمرنی نظام بے جس پر البیات کاپردہ ڈال دیا گیاہے"۔

إِنَّا لِللَّهِ وَإِنَّا إِلَيْهِ رَاجِعُونَ

مرجمين كمتب وجمين الما كار طفلان تمام خوابد شد!

اور آگے بڑھے ۔۔ نہ ببیت کالیک عمومی ڈھانچہ جن لوگوں کے دم سے قائم ہے وہ اکٹروبیشتر تجارت بیشہ طبقے کے پچھ نہ بہی لوگ ہیں جو مسجدیں تقمیر کرتے اور انہیں آباد کرتے ہیں، مدارس قائم کرتے اور انہیں چلاتے ہیں اور مساجدورارس کے اہتمام وانظام کاسار ابو جھ بر داشت کرتے ہیں۔ ان میں سے جو زیادہ دیندار ہوتے ہیں، وہ خود نمازیں پڑھتے 'زگوۃ دیتے اور جج کرتے ہیں 'لیکن ان کے ذراقریب ہو کر دیکھئے تو معلوم ہوتا ہے کہ ان کی ایک بست بوی اکثریت کے یماں آمدو خرچ کے معاملے میں حلال وحرام کی تمیز یکسر ختم ہو چکی ہے۔ سودی کاروبار ہینیا مریکا گھوتے ہوتا ہے 'اور جھوٹ بچ کا کوئی فرق کاروبار میں نہیں کیاجا تا۔ حتی کہ ایک صوفی منش بزرگ نے بچھلے دنوں بوے گرے تا شرکے ساتھ فرمایا کہ:

"پورے پاکتان میں شاید کوئی ایک مسجد بھی ایسی نہ مل سکے جو خالص حلال ذرائع سے کمائے ہوئے روپے سے تغییر کی گئی ہو! " ۔۔۔۔۔ اس پر مستزاد یہ کہ ان مساجد ومدارس میں چود هرابٹ کے حصول اور اس کوبر قرار رکھنے کیلئے جس قتم کے جوڑ توڑ ہوتے ہیں اور جوجو ساز شیں کی جاتی ہیں ان کے سامنے میدانی سیاست کے جوڑ توڑ بھی شرماکر رہ جائیں۔۔

ربی یہ کی کہ ان کی ایک برسی اکثریت موجودہ دنیا کے علوم وفنون سے بیگائہ محض ہے ، تواس کاذکر مخصل حاصل ہے! اس کالازمی نتیجہ یہ ہے کہ علاء کااثر معاشرے کے طبقہ متوسط کے بھی صرف نصف ادنی تک بی پہنچ پاتا ہے اور موجودہ معاشرے میں ان کی حیثیت زندگی کی اصل منجھدار سے کٹی ہوئی ایک علیحہ شاخ سے زیادہ کچھ نہیں!

ان تلح تقائق كوييش نظرر كدكر خدار اسوجيع كدكيا محض اس دليل سے كد " ياكستان اسلام كے نام برحاصل كيا كيا تھا! " يهال اسلام قائم بوجائے گاياسياس ميدان بين اسلام كانعره لكانے سے اسلامی انقلاب بریا ہو جائے گا؟ یا محض عوام كے زہبی جذبات ك اشتعال سے مغربی تنذیب وثقافت کی یلغار رک جائے گی؟ یا محض منفی مرافعت ومخالفت ہے دین میں تحریف کاسلسلہ ختم ہو جائے گا؟ ۔۔اپنے اس طرز عمل کیلئے لاکھ دلائل پیش کر دیجے اسینکروں خوش نما ما ویلات گھر لیجے ۔۔ صورتِ واقعہ یہ ہے کہ آج میں سال سے ایک فعال نہ ہی وسای جماعت اور طبقہ علاء کے ساس مزاج بزرگ اس طریق پرعمل پیرامیں 'لیکن حالات ہیں کہ روز بروز خراب ترہوتے چلے جارہے ہیں۔ بزعم خویش کوئی کتناہی الحاد و بدر بن اور فحاشی و بے حیائی کے سیلاب کے آگے بند بنا کھڑا ہو' واقعہ یہ ہے کہ نہ الحاد و بدری کے سلاب میں کوئی کی آئی ہے نہ فحاثی و بے حیائی ك --- الثاس فعال دين جماعت كاجوسياست كميدان من زبب كى علمبرداربن کراتری تقی په حشر ضرور دیکھنے میں آیا که رفتہ ان کی ند بیت تو تحلیل ہو کرختم ہوتی چلی سٹی اور نری سیاسیت باقی رہ گئی ' تا آنکہ اب اس کے نزدیک پاکستان میں اسلام کے مستقبل كاسارا دار و مدار اس يرره گياہے كه يهال انتخابات بلاواسطه موں اور پارليجا ني جمهوريت كا نظام بحال كروباجائے---فاعتبىروا يا اولى الابصار!

ہماری قومی زندگی کا دھارا پورے زور وشور سے ایک خاص ست میں بہہ رہاہے اور آ حال نہ ہبی طاقتیں اس پر کسی قتم کا کوئی اثر ڈالنے اور اس کے رخ کو تبدیل کرنے میں ناکام ربی ہیں۔ دوسری طرف مکی حکومت کو ہر آن نتی مشکلات ومسائل کاسامناہے اور

ا واضحرہے یتحرریط اوکی ہے!

بین الاقوامی سیاست کے بدلتے ہوئے رنگ اور بڑی طاقتوں کی بدلتی ہوئی حکمت عملی سے صاف اندازہ ہو رہا ہے کہ مستقبل میں پاکستان کو اپنی سالمیت کے تحفظ کیلئے بڑی کھن مشقت وریاضت کرنی ہوگی اور بڑے نامساعد حالات سے گذرناہو گا۔ ان حالات میں اس بات کاشد ید خطرہ ہے کہ اگر فد ہی طقول کی نری سیاسی نعرہ بازی اور محض منفی مدافعت و مخالفت کی حالیہ روش بر قرار رہی اور کوئی زبر دست مثبت دینی دعوت الی ندائشی جو ذہنوں کو مفتوح اور قلوب کو مسخر کر سکے تو کسی مشکل وقت میں اعصاب کا تناوالی صورت پیدانہ کر دے کہ پھر اسلام کانام لیناہمی مشکل ہوجائے!

ای اہم خطرے کی نشاندہی کیلے ہم نے یہ طویل معروضات پیش خدمت کی ہیں اور

ہریخی پس منظر کو سامنے رکھ کر موجودہ صورت حال کا تجربیہ کیا ہے۔ خدا شاہد ہے کہ اس
سے ہمارامقصد نہ کسی کی دلازاری ہے نہ توہین و تنقیص 'البتہ پھے تلخ تقائق کامشاہدہ بعض
اوقات 'تلخ توائی' پر نتج ہوبی جاتا ہے۔ ہم درخواست کرتے ہیں کہ اس پر ہمیں معذور
سمجھاجائے اور ہماری گذارشات پر محدثہ کے دل سے غور کیاجائے۔ اقول قولی ھذا
و استغفر اللّٰہ رب العالمین ( بیٹاق 'می کا ۱۹۲۷ء )

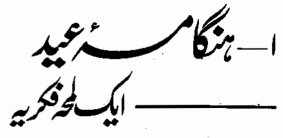


خوت ! اس السليفاين كى الكي قسط جو ما مارينياق المهور كي جون ، الكي شارسين التي موتى هي

إسلاكم انتاة أنبه كرف في كالسل كام کے عنوان سے کتا نیچے کی صورت میں سائع ہوئی تقی جس كاب تك آنه ايذ يشز على هو چك هين! اورسس من بيان شده لأتح عمل برييم سعى وجهد مي كانتج ب كر: 1947ء من مركزي تجبن جدّام القران لا بوراكا قيام عمل من آيا\_\_\_\_اور 1944ء من قرآن أكيدهي، قائم موتى فيلوالحمد!!

اورمديني طيفات بحابين تصادم كے دواہم واقعات

کی الیف اسلام کی اشاعت پردینی طفول بین شدید ناراشگی کی تهر



## ياغوذاز\_\_\_\_ بيثاق مارج يابن

علامه اقبال مرحوم توبه حسرت بی گئے اپن رب کے پاس پہنچ گئے کہ ان کی عید۔
"عیدِ محکوماں جوم مومنین" کے بجائے "عیدِ آزاداں شکوو ملک و دیں" ہوتی کین
پوری پاکستانی قوم اس اعتبار سے کچھ ذیادہ بی بد نصیب واقع ہوئی ہے کہ آزادی کے بعد بھی
بجائے اس کے کہ اس کی عید "شکوو ملک و دیں" کامظم بنتی الٹی انتشار ملک و دیں "کی معلم بنتی الٹی انتشار ملک و دیں "کامظم بنتی الٹی معاملہ اپنی انتقا کو پہنچ گیاجب محکومتِ ملک ایک طرف اور "رجالِ دین" ووسری طرف ایسے مورچہ بند ہوئے کہ انتشار وافتراق کی صد ہوگئی۔ حتی کہ اکثر لوگ یہ کتے سے مجلے کہ سے اس سال عید ہوئی بی نہیں!"

'دین' کے پچو'نادان دوست' اس صورت طال پر بغلیں بجائے رہے ہیں کہ اس سال حکومت کو کمل مات ہوگی اور پورے ملک میں ان تمام لوگوں نے جنہیں دین سے ذرا سابھی لگاؤا در تعلق ہے علاء کے فتوے پر عمل کیا' اور اس طرح یہ بات بالکل واضح ہوگئی کہ اس ملک کے عوام دین کے معاطے میں حکومت کے بجائے کیلیہ علاء پر اعتماد کرتے ہیں سلک کے عوام دین کے معاطے میں حکومت سے بجائے کیلیہ علاء پر اعتماد کرتے ہیں ہوتا کی مقابل یہ حفرات بہت ہی شدید احساس کمتری کا شکار ہیں در نہ وہ آفاب کے وجود کے لئے خود آفاب ہی کو دیل بناتے اور ان چھوٹی ہاتوں سے اثر نہ لیتے ۔۔۔ یہ بات کہ پاکتان کے مسلمان دین کے معاطے میں اصل اعتماد علاء ہی پر کرتے ہیں اور دو مرے کی بھی ادارے کو ان کے مقابلے میں قابلِ استفاد منام کی قطعاً کوئی حقیقت ہے اور اس کے جبوت کے لئے اس قتم کے ادنی مظاہروں سے استفاد کی قطعاً کوئی حاجت نہیں ہے!

البتذايك دوسراببلوجو ہمارى رائے ميں ان حضرات كى تگاہوں سے اوجھل ہور ہاہے اور جس کی طرف توجہ مبذول کراناہم اپنا فرض سجھتے ہیں یہ ہے کہ اس فتم کے مظاہرے ان جدید تعلیم یافتہ لوگوں کو دین سے بیزار اور پتنفر کرنے کاسب بن رہے ہیں جن کی تعلیم و تربیت مغربی طرز پر ہوئی ہے۔ بولوگ اگر چہ تعداد کے اعتبار سے یقینا ایک حقیر اقلیت کی حیثیت رکھتے ہیں لیکن ان ہی کے ہاتھ میں اس ملک کی زمام کار اور تمام معاملات کی باگ ڈور ہاور دہی اس کے تمام انظام وانصرام کے ذمہ دار اور اس کی بوری اجتماعی زندگی کے حوالہ دار ہیں۔ ان کی ایک بہت بری اکثریت دین سے ناوا قف ضرور ہے لیکن پید خیال کرنا کہ بیر دین کے دستمن ہیں اُگ کے ساتھ شدید تا انصافی ہی نہیں ، خود دین اور اس ملک میں اس کے مستقبل کے اعتبار سے پرلے درجے کی کوماہ بنی اوزاعاقبت اندیثی ہے!۔ دین ے اُن کا بنتد براہ راست نتیجہ ہے اس مخصوص ماحول کا جس میں وہ یلے بردھے ہیں ۔۔۔۔۔ اور اس نظام تعلیم کا جس کے تحت انہوں نے علوم و فنون کی مخصیل کی ہے ۔۔۔۔۔اور ہراس فخص یا جماعت کے لئے جسے اس ملک میں اسلام کے مستقبل کے ساتھ کچھ بھی مخلصانہ دلچیں ہو' بیلازی ہے کہ وہ ہر ممکن ذریعے سے اس بُعد کو کم کرنے کی کوشش کرے اور خصوصاالی صورت ہے حتیالامکان اجتناب واحرّاز کرے جس سے اس کے بڑھنے کااندیشہ ہو!

ہمارے نزدیک بیہ صورت حال کی طرح خوش آئند قرار نہیں دی جاستی کہ اس معافی شرکھ کومت کے ذمہ دار افسروں ' نے دو مخالف کیپول کی صورت اختیار کر کی تھی۔ ایک طرف حکومت کے ذمہ دار افسروں ' بر سرافتدار جماعت کے ذیماء اور پرلیں شرسٹ کے اخبارات نے اس مسئلے پر بیان بازی اور مضمون نگاری کو ایک مستقل مشغلہ بنا لیا ۔۔۔۔۔۔۔ اور وہ سارا الزام علاء کو دیتے رہے ۔۔۔۔۔۔ اور دو سری طرف علاء دین اور نہ بی سیاست کے علمبردار اپنے موقف کو درست ثابت کرنے میں ایری چوٹی کا ذور صرف کرتے رہے اور جو پچھ ہوا اس کی پوری ذمہ داری انہوں نے حکومت پر ڈال دی۔۔ کرتے رہے اور جو پچھ ہوا اس کی اصل ذمہ داری س پر ہے ، اول تو ہے ہمارے نزدیک میہ سوال کہ جو پچھ ہوا اس کی اصل ذمہ داری س پر ہے ، اول تو ہے ہمارے نزدیک میہ سوال کہ جو پچھ ہوا اس کی اصل ذمہ داری س پر ہے ، اول تو ہے ہمارے نزدیک میہ سوال کہ جو پچھ ہوا ،اس کی اصل ذمہ داری س پر ہے ، اول تو ہے ہمارے نزدیک میہ سوال کہ جو پچھ ہوا ،اس کی اصل خمہ داری س پر ہے ، اول تو ہمارے نزدیک میں نیادہ غور و فکر کاستی مسئلہ بیا ہمارے کہ آئندہ اس مسئلے کا بھی نمایت غیر اہماراس سے کمیں زیادہ غور و فکر کاستی مسئلہ بیا ہمارے کہ آئندہ اس مسئلے کا بھی نمایت غیر اہماراس سے کمیں زیادہ غور و فکر کاستی مسئلہ ہے کہ آئندہ اس مسئلے کا بھی نمایت غیر اہماراس سے کمیں زیادہ غور و فکر کاستی مسئلہ بیارے کہ آئندہ اس مسئلے کا

ص کیاہو اور اسی صورت حال کا تدارک کیے کیاجائے ۔۔۔۔ دوسرے اس کامیح تعین کہ اس کے پیچھے کون کون سے عوامل اور محرکات کام کر رہے تھے ہے بھی بہت مشکل ۔۔۔۔ اور خصوصاً یہ تواند ھے تعصب اور گروہی عصبیت کے غلو کے بغیر ناممکن ہے کہ اس معاملے کی بوری ذمہ داری کسی ایک فریق پر ڈال دی جائے۔

بادی انظرمیں جو کچھ سمجھ میں آ باہے وہ سہ کہ اس میں اولا حکومت کی اس کو تاہی کو وخل ہے کہ اس نے نہ علا قائی بنیاد پر روہت ہلال کا کوئی ایسا بندوبست کیا کہ ' شماوتِ شری ' کے قیام کا طمینان ہوسکتا ۔۔۔۔ اور نہ ہی مرکزی رویتِ ہلال سمیٹی میں عوام کے معتد علیہ علاء کو مناسب نمائندگی دی ، پھرایک مزید غلطی سے ہوئی کرریڈیو پر رویت ملال كايهلااعلان بالكل مجمل اور غير تسلى بخش قعا 'اور جب تك دوسرااعلان موا 'آول توا<sup>ش</sup> وقت تک بے چینی اور بے اطمینانی کی لہرپورے ملک میں دوڑ چکی تھی اور دوسرے وہ بھی قدرے مفصل ہونے کے باوجود بوری طرح اطمینان بخش نہ تھا۔۔۔۔ دوسری طرف واقعہ یہ ہے کہ علماء کے طرز عمل ہے بھی ایسامعلوم ہو آہے کہ جیسے وہ پہلے سے سخت غیر مطمئن تھے۔ اور عدم اطمینان کے اظہار کے لئے انہیں کچھ وجوہ کی ضرورت تھی جو ہروقت پوری ہو سمی ۔۔۔۔ ہماری رائے میں نہ حکومت کے ذمہ دار لوگوں **کی** نیت میں خلل اور فتور قرار رینے کے لئے کوئی وجہ جواز موجود ہے اور نہ ہی ملک کے پورے طول وعرض میں ہر طبقہ فکر ) اور بکسال روعمل SPONTANEOUS کے علماء کے فوری ( اور متفقہ نصلے کے پیش نظریہ کہنے کے لئے کوئی بنیاد موجود ہے کہ اس کی پشت پر کوئی سازش کام کر رہی تھی ۔۔۔ حکومت کے ذمہ دار لوگوں کے بارے میں زیادہ سے زیادہ جو پچھ کما جاسکتاہے وہ بیہ ہے کہ انہوں نے سل انگاری اور بے پروائی سے کام لیااور علماء کے بارے میں زیادہ سے زیادہ جو پچھ کما جاسکتا ہے وہ یہ ہے کمران کمے عمومی عدم اطمینان کوظہور و خروج کاایک موقع مل گیا۔۔اس سے زیادہ کچھ کہنا جاری رائے میں حدودے تجاوز ہے اور جو کوئی بھی ایبا کرے قطع نظراس سے کہ وہ اربابِ افتدار کاتر جمان ہو یاطبقۂ علاء کانمائندہ \_\_\_\_ وہ خواہ مخواہ حکومت اور علاء کے مابین خلیج کووسیع وعمیق کرنے کے دریے ہے۔۔۔۔اوراہے کسی بھی طرح مذ**کات** ملت کی خیرخواہی قرار دیاجا سکتا

ہےند دین کی۔!

اس سلسلے میں ہم حکومتِ پاکستان اور علائے کرام دونوں کی خدمت میں کچھ گزارشات پیش کرنے کی اجازت چاہتے ہیں۔

صدرابوب اور حکومت پاکتان کے ذمہ دارافسروں سے بھاری گزارش میہ کہ آپ حضرات ان معاملات میں ملک کی عظیم اکثریت کے احساسات وجذبات کامناسب حد تک لحاظ ر تھیں اور ان مسائل کو تم از تم اتنی اہمیت ضرور دیں جس کے وہ واقعثا حق دار ہیں ---- اگر کسی وجہ ہے آپ کے نزویک میہ مسائل غیر اہم ہوں یا زندگی کے تلخ تر عفاتق اور ملک و ملت سے اہم ترمسائل سے مقابطے میں یہ آپ کوغیب سراہم تنطب رآتیں \_\_\_\_\_ تب بھی پر حقیقت تومب آر سپے کر ملک کے عوام کے نز دیک بیران کے دین کامعاملہ ہے اور اس اعتبار سے انتمائی اہم ہے۔ دہندا اس مسلم میں آپ کو چاہئے کہ ضلعی سطح پر بھی روبیتِ بلال کاالیا بندوبست كرين كه و شهادت شرى و كقيام كالطمينان موسكه و اور مركزي رويت بلال سميني مين بھی ملک کے مختلف دینی فرقوں کے معتمد علیہ علاء کو مناسب نمائندگی دیں \_\_\_\_ اس کے بعد نہ صرف میہ کہ آپ کواس کاحق حاصل ہو گابلکہ ہماری دانست میں میہ ضروری بھی ہو گاکہ آپ اینے فیصلے کو جمراً نافذ کریں اور اس کی خلاف ورزی کو قابل تعریر جرم قرار دیں ۔۔۔۔ لیکن آگر کسی وجہ ہے آپ اس کھکھیٹر میں نہیں پڑناچاہتے تو پھر بهتریہ ہے کہ کہ آپاس معاملے کو کا ملت محوام اور ان کے علاء کے حوالے کر دیں عبید کی تقطیلات دو ہی نہیں تین بھی کی جاسکتی ہیں چر لوگ جانیں اور ان کے معتمد علیہ علماء ---- چاہیے وہ ایک عمید کریں چاہے دویا تین ' حکومت پر اس کی کوئی ذمہ داری نہ ہو كى الغرض \_\_\_\_ ماچنان كن ماچنين!

علائے کرام کی خدمت میں ہماری گزارش ہے ہے کہ اگر چہ ہمیں اس کا کوئی حق نہیں پنچنا کہ ہم آپ پڑجرح 'کریں اور پھر پاس ادب بھی مانع ہے ' تاہم دین اور اس ملک میں ایکے مقتبل سے دلچی کی بناء پر ہم آپ سے سے سوال کرنے پر مجبور ہیں کہ ہے۔ کیا آپ کے لئے میہ بالکل ناممکن تھا کہ آپ اس معالمے کو خالص قانونی نقطۂ نظر سے دیجیتے۔۔۔۔۔ کہ ایک مسلمان ملک میں جس کے حکمران بھی مسلمان ہیں۔۔ ( چاہے کسی کے عزدیک وہ کتنے ہی فاسق و فاجر ہوں!) حکومت کے مقرر کر دہ ذمہ دار ادارے کی جانب ہے اس اعلان پر کہ عید کا چائد ہوگیاہے۔۔۔۔خطاو صواب کی ساری ذمتہ داری اور عذاب و تواب کا پورا ہو جھ ان پر چھوڑتے ہوئے عید منالی جاتی ۔۔۔۔اور بعد میں آگر وثوق کے ساتھ یہ معلوم ہو آگہ ایک روزہ رہ گیاہے تواس کی قضادے دی جاتی ؟

کیا واقعتراس معاملے میں نبی اکرم صلی اللہ علیہ وسلم کے ان ارشادات سے کوئی رہنمائی نہیں ملتی جو حضرت ابوذر سے مروی ہیں ۔۔۔۔جن میں سے ایک میں حضرت ابوذر سی فرماتے ہیں کہ:۔

"إِنَّ خَلِيْلِي اُوْصَانِيْ اَنْ اَشْهَعُ وَالطِيْعُ وَإِنَ كَانَ عَبْدًا مُحَدَّعُ الْطَلَوْةَ لِوَقْتِهَا فَإِنْ اَدُرَكْتَ مُحَدَّعُ الطَّلُوٰةَ لِوَقْتِهَا فَإِنْ اَدُرَكْتَ الْطَلُوٰةَ لِوَقْتِهَا فَإِنْ اَدُرَكْتَ الْفَقْوْمَ وَقَدُ صَلَّوْهِ كُنْتَ قَدْ اَحُوزُتَ صَلَاتَكَ وَاللَّاكَانَتُ لَكَ نَافِلَةً (مِحْمَمُم) كَانَتُ لَكَ نَافِلَة (مِحْمَمُم)

(ترجمہ) میرے دوست (نبی صلی اللہ علیہ وسلم) نے مجھے وصیت فرمائی کہ میں صاحبِ امری بات مانوں اور اس کی اطاعت کروں اگر چہدوہ ایک اعضاریدہ غلام ہو۔ اور نماز کواس کے وقت پر ادا کروں پھر اگر تو لوگوں کے نماز پڑھ چکنے کے بعد پہنچ تو تو گیا۔ پہلے ہی اپنی نماز محفوظ کر چکا ہوگا۔ ورنہ (ان کے ساتھ) تیری نماز نقل ہو صاحبی ۔ "

معلوم تھے ۔ ؟ تو یاتو آپ کو چاہئے تھا کہ پہلے ہی ہے عوام کو خبر دار کر دیے ۔۔۔۔اور خوداپ طور پر رویت بلال کی شماد تول کے بہم پہنچانے ' فیصلے پر پر وقت پہنچنے ' اور مناسب وقت تک اس کے اشتہار واعلان کا بندوبست کرتے ۔۔ یااگر ان تمام اسقام کے باوجود آپ کے نزدیک رویت بلال کا سرکاری انظام ۔۔۔ کر ابت کے آخری درج ہی میں سسی ۔۔ قابل قبول تھا۔۔ تو پھر سوال یہ پیدا ہو تا ہے کہ حکومت کے اعلان کے بعد آپ نے خواہ مخواہ کے جسس اور چھان بین کی تکلیف کیوں گوار اگی۔ در آل حالیکم نہ یہ کام آپ کے ذیتے تھااور نہ آپ اس کے لئے تیار تھے ؟

ہمیں تسلیم ہے کہ آپ دین کے معاملے میں حکومت کے طرز عمل کی وجہ سے بالعموم اور بجاطور پر غیر مطمئن ہیں لیکن خدارااس امر کی اہمیت کا حساس فرمایئے کہ ہم اپنے آپ پر پورا کنٹرول رکھیں اور خردار رہیں میبادا ہماری میہ بےاطمینائی بے قابو ہو کر ایسی صور تیں پیدا کر دے ۔۔۔ جونہ دین کے لئے مفید ہوں نہ ملک وملّت کے لئے ۔۔! سایں جماعتوں کے گئے توعوام کی بے چننی ۔۔ اور بے اطمینانی جاہے وہ کسی سبب سے ہو بجائے خود ایک رحمت ہوتی ہے اور وہ ہیشہ اس ماک میں رہتی ہیں کہ ایسے مواقع پیدا ہوں جن پر عوام کو ہر سرافتذار لوگوں کے خلاف مشتعل کیاجاسکے ۔۔ لیکن خداہمیں اس سے بچائے که ہم دین اور دینی مسائل کو بھی گروہی سیاست میں استعال کر ناشروع كر ديں۔ اس كے برعكس ہميں چاہئے كد ابني تمام توجهات اس مخلصانه کوشش پر مرکوز کر دیس که مسائل حل ہوں ۔۔ اور باہمی اعتاد کی فضابر قرار ہے \_\_\_!

اس سلسلے میں ہم علائے کرام کی خدمت میں گزارش بھی کرناچاہتے ہیں کہ وہ سرجوڑ کر بیٹھیں اور مندر جہذیل دوآمور پر کسی متفق علیہ نتیج تک پینچنے کی کوشش کریں! ایک بیہ کہ کیادین میں اس کی گنجائش موجود ہے کہ بجائے رویتِ بصری کے قمری تقویم ہی کی بنیاد پر عیدمنالی جائے ۔۔۔؟ اس سلسلے میں جوایک بات عوام میں مشہور ہو گئی ہے کہ اکثر عرب اور بعض دو سرے مسلمان ممالک میں اسی پر تعامل ہے تو تحقیق کرنی چاہئے کہ کیاواقعی ایساہے؟ ۔۔ اور اگر ایساہے تو معلوم کرنا چاہئے کہ وہاں کے علماء کے پاس اس کے حق میں کیاولائل ہیں۔

دوسرے بید کہ آگر رویتِ بھری ہی لازمی ہے تو کیا ملک میں کسی ایک مقام پر رویتِ ہلال کی شرعی شہادت کی بناپر فاصلوں اور طول بلد اور عرض بلد کالحاظ کئے بغیر پورے ملک میں عید منائی جا سمتی ہے؟ اور اگر اس کا جواب نفی میں ہو توسطے کرناچا ہے کہ ایک مقام کی رویت کتنے فاصلے تک جبّت ہوگی۔ (اس سلسلے میں پاکستان کے شرقی و غربی خطوں کا بٹھد خصوصاً کا لئی توجہ ہے!)

علاء کرام کا کسی بنگامی وقت پرایک منفی مسکے پر متنق ہوجاناخواہ کتناہی خوش آئند نظر آئے 'وین کا بھلااگر کسی چیز میں ہے تودہ صرف یہ ہے کہ کسی مسکلے کے مثبت حل پران کا 'ا جماع ' ہواور اگر خدانخواستہ ایسانہ ہو سکے تو ہم کس منہ سے عوام کو ( چاہے کسی کے نزدیک وہ کالانعام ہی ہوں!) ۔۔ ملامت کر سکتے ہیں ، اگران کی زبانوں پرعلامہ اقبال کا بہیم مصرعہ عام ہوجائے کہ ہے۔

دينِ مُلّا في سبيل الله فساد!



## ۲- ڈاکٹر سال اجران کی الیف' اسل کم کی اشاعت پر دین علقول میں شدیدنارانگی کا کھر

(ماخوذاز\_\_\_\_مثاق 'اكتوبر ٢٨٥)

عرضته ماه واکر فضل الر حمال حمای وائریگر اسلامک ریسر پر انسٹی ٹیوٹ کی تصنیف اسلام 'کے خلاف جو شدید عوامی رو عمل خاہر ہوا اور اس کے نتیج میں واکٹر صاحب موصوف کو جس بے بسی کے ساتھ اپنے عمدے سے متعقلی ہونا پڑا 'اسے بلاخوف تردید فرجی 'سیاسی اور انتظامی تمام ہی نقطہ ہائے نظر سے پاکستان کی تاریخ کے قربی دور کا اہم ترین واقعہ قرار دیا جا سکتا ہے ۔۔۔۔ فرہی اعتبار سے اس لئے کہ معالمہ بنیادی طور پر عوام کے فرجی اعتباد سے متعلق تقا اور سیاسی و انتظامی اعتبار سے اس لئے کہ اس نے فرا اور قو کی طور پر لاء اینڈ آر ڈر اور نظم و نس کی معور تر لاء اینڈ آر ڈر اور نظم و نس کا کمسئلہ پر اہو گیا تھا۔

عوام کے ذہبی جذبات کاجو فوری اور جمہ گیراظمار اس موقع پر جواواقعہ ہے کہ اس
کی کوئی دوسری مثال 1953ء کی اینٹی قادیانی ایجی ٹیشن کے بعد کے پندرہ سالوں میں
نہیں ملتی۔ عوام کے ذہبی احساسات کابیشد پدر دعمل ایک اعتبار سے خوش آئند اور امید
افزاہمی ہے اور ایک دوسرے نقط نظر سے تشویش آئیز بھی۔ بیبات بجائے خود تو بست اچی
ہے کہ پاکستان کے عوام اپنے ذہبی اعتقادات کے شفظ کے لئے پوری طرح کمربستہ ہوں
اور اس معاطے میں کسی جانب سے بھی کوئی حملہ ہو تو وہ پوری ہمت اور جرآت کے ساتھ سینہ
سپر ہونے کو تیار رہیں۔ لیکن بیامرکہ ان کابی ذہبی جذبہ کسی مسلسل اور پیم سعی وجمد میں
سپر ہونے کو تیار رہیں۔ لیکن بیامرکہ ان کابی ذہبی جذبہ کسی مسلسل اور پیم سعی وجمد میں

ڈھلنے کے بجائے صرف وقتی اور ہنگا می ایجی نیشن کی صورت اختیار کر تاہے ، جیسے کہ ذہب ان کے صرف جذبات سے متعلق ہو کر رہ گیا ہو، فی نقسہ تشویش انگیز اور مایوس کن ہے۔ اس لئے کہ یہ بسرحال ایک اٹل حقیقت ہے کہ ذہب کا وفاع صرف جذبات کی بنیاد پر وقتی اور ہنگا می تحریکیں اٹھانے سے نہیں ہو کہ تا اس کے لئے محکم عقلی بنیادوں پر مسلسل اور بنیم جدوجہ دنا گزیر ہے۔

بدامر مزیدافسوس ناک ہے کہ اس موقع پر بعض سیاسی عناصر نے بھی عوام کے ذہبی جذبات کوبر انگیخست سرنے کی کوشش کی اور اپوزیش کے بعض حلقوں نے اپنی پرانی عادت کے مطابق اے ایک سیاس مسئلہ بنانا جاہا۔ اس کاذ کر ڈاکٹر فضل الر حمان نے اپنے اس وضاحتی مضمون میں بھی کیاتھا جولا ہور کے ایک انگریزی روز ناہے میں شائع ہواتھا اور پھر اپنے استعفامیں بھی کیاہے۔ ہماری رائے میں بیہ طرزعمل نمایت خطرناک ہے اور اینے اس خیال کو ہم خاص طور پر اس لئے بھی ظاہر کرنا چاہتے ہیں کہ اس وفت ان عناصر کو بزعم خویش جو فتح حاصل ہوئی ہے وہ انہیں بیہ خطرناک تھیلنے میں جری نہ کر دے۔ جیسا کہ ہم نے اس سے پہلے بھی متعدد بار ان صفحات میں واضح کیا ہے ۔۔ اور اب پھر کسی قدر وضاحت کے ساتھ عرض کریں مے \_\_\_\_! پاکستان ہی نہیں ' پورے عالم اسلام میں اس وفت نہ ہی اعتبار سے متجد دین اور قدامت پیندلوگوں کے دو <u>طلقے فی الواقع موجو</u>د ہیں جن کے طرز فکراور مجموعی مزاج میں بڑا اُبعد ہے اور جوا کثر معاملات میں ایک دوسرے کی ضدواقع ہوئے ہیں۔ ان کے مامین نزاع کسی ایک مسئلے میں نہیں بلکہ ہمد کیرہے اور اس نزاع كاحل سياسي بنظامول سي نهيس بلكه مستقل افهام وتفهيم اور أيك دوسرے كو سجحف اور سمجھانے ہی سے ممکن ہے۔ ان اختلافات کے حل کااصل پلیٹ فارم علمی مجالس ہیں نہ کہ عوامی جلنے اور جلوس ۔ موخر الذكر طريقے سے معاملہ أكر سوبار سيدها موسكتا ہے توايك بار بالکل النابھی پڑسکتاہے اور اس کا نتیجہ کسی کے حق میں بھی مفید نہ ہو گا۔''

اس موقع پر مقامی و ضلعی سطح ہے لے کر مرکزی حکومت تک ملک کی پوری انتظامی مشینری کاروتیہ بہت قابل دا در ہا۔ خدا کاشکر ہے کہ نمبی جگہ سے بھی تشدّد کی کوئی اطلاع

فت نوٹ ایکے صفے پر المنظ فرائیں۔

موصول نہیں ہوئی۔ مقامی وضلعی حکام نے نمایت وانش مندی اور فرض شناس کا ثبوت دیا۔ اور ایک طرف عوام کو بیا اطمینان دلا کر کہ وہ ان کے احساسات و جذبات کو حکومت تک پہنچادیں گے ان کے جذبات کو حزید مشتعل ہونے سے رو کا اور دوسری طرف فی الواقع حکومت کوضیح صورت حال سے بروقت مطلع بھی کر دیا۔ نتیجۂ بروقت ایک صحیح اقدام ہو گیا اور صورت حال گڑنے سے بچ گئی۔

اس صورت حال کاتفائل 1953ء سے کیاجائے توایک بجیب تضاد سامنے آتا ہے اُس وقت ملک میں وہ پارلیمانی جمہوریت قائم تھی جس کا زسر نواحیاجمہوریت کے اُن علمبرداروں کا مقصد زندگی بن گیاہے جو موجودہ حکومت کو 'آمرانہ 'قرار دیتے ہیں۔ لیکن اُس وقت کی 'جمہوری 'حکومت نے عوام کے مطالبات کا جواب اینٹ پھر ہی نہیں ایکن اُس وقت کی حکمران جماعت کے بعض عناصر اُسک آور گیس اور گولی سے دیا تھا۔ اور اُس وقت کی حکمران جماعت کے بعض عناصر نے اس خالص دی و فد ہی مسئلے کو بھی اپنی جماعتی سیاست اور اس کے اندرونی جوڑ توڑ اور سازش وریشہ دوانی کے سلسلے کی ایک کڑی بنانے میں کوئی شرم محسوس نہ کی تھی ۔ نتیجہ ایک عظیم سیاسی شورش بر پا ہوئی تھی اور بے اندازہ خون خرابہ ہوا تھا۔ جس کے نتائج پاکستان کی سیاسی زندگی میں بہت دوررس مابت ہوئے ۔ اس کے بالکل برعس رویہ پاکستان کی سیاسی زندگی میں بہت دوررس مابت ہوئے ۔ اس کے بالکل برعس رویہ

۱۹۵۹ء کی انٹی قادیانی موومنٹ اس کی ایک اہم شال ہے۔ آنجانی غلام احمد قادیانی کی آت

کو ایک غیرسلم آفلیت قرار دینے کامطالب آگر تھنڈ سے استدلال اور جسی اور سبج جال کے ماتھ اور

تسلسل و استقلال سے ہو اتو تھیناً اس کے بہتر نبائج نکلتے لیکن ایک جذباتی و بہکا می تحرک کا نیتجہ

ین کلاکر تھوڑی دیر کے لیے توخوب زور بندھا اور شورو بہنگام بربا ہُوالیکن اس کے بعضورت یہ

ہوئی کہ اب اس مسلے پر بات کرنا بھی تمکن نہیں سے بھرخاص اس مسلے کے علاوہ اس تحرک ب

سے جونقصا بات اس ملک کوسیاسی ووستوری اور دینی و زجی ہراعتبار سے پینچے ان کا مدر تھیں یا ماصل ہے دواضح رہے کہ یہ تحرک ہے اور الحریق کی کری اس ماصل ہے دواضح رہے کہ یہ تحرک ہے اور الحریق کی کری اس

فك نوط متعلق بصفحة سالقدا

موجودہ ' آمرانہ ' حکومت کا ہے کہ اس نے عوام کے جذبات کے آگے کھنے فیک دینے میں کوئی عاد محسوس نہ کی اور ملک کوخون خراب سے بچالیا۔ اس مسئلے سے قطع نظر کہ اس کا اصل محرک عوامی جذبات واحساسات کاواقتی احرام ہے یا پنے وقتی سیاس مصالح ' یہ امر بجائے خود آیک حقیقت ہے کہ آگر اِس وقت کے حکمران بھی اسے اپنے ذاتی وقار کا مسئلہ بنا لیتے تو بالکل 1953ء کے سے حالات و واقعات رونما ہو کر رہتے اور ملک میں شدید افراتفری پر پاہوتی ہے محکومت وقت کومبارک باو دیتے ہیں کہ اس نے ملک وملت کے وسیع ترمفادات کے پیش نظرایک وقتی بکی کور داشت کر لیا۔

اس معاملے میں سب سے زیادہ نقصان ڈاکٹر فضل الر حمان کی ذات کو پہنچاہے اور ہم یہ کے بغیر نمیں روسکتے کہ ان بر کسی قدر زیاوتی بھی ہوئی ہے۔ نزاع تو دراصل دو مکاتب فكراور دونقطه بإئے نظر كاتھا۔ يا پھر كسى درج ميں حكومت اور اپوزيش كا- ليكن چونك اس وقت انقاق ہے اُن کی ذات میں بیہ دونوں حیثیتیں جمع ہو گئی تھیں کہ وہ دین میں متجددانه محتب فكرك نمائند اوروكيل كى حيثيت بيمي سامن آسة اورايك سركارى عمده داركي حيثيت سے بھي لنذا تقيد وطامت كااصل بدف وه بن محية اورسب ے زیادہ مجروح ان کی شخصیت ہوئی۔ پھرجیسا کہ ایسے معاملات میں عموا ہوتا ہے، ان كے ساتھ انصاف بھى نہيں كيا كيا۔ چنانچہ بعض باتيں ان كى جانب غلط بھى منسوب كى ممكيں اور ان کے بعض ایسے فقروں کا جوایک سے زیادہ مغہوموں کے متحمل ہو سکتے تھے، ایک خاص متعین مفہوم بھی ان کے سرتھویا گیا۔ اور ہنگاہے کے شور و شغب میں ان کی تمام وضاحتوں کو بھی نظر انداز کر ویا گیا ۔۔۔۔ ہمارے ڈاکٹرصاحب سے نہ تو ذاتی مراسم ہیں اور نہ ان سے براہ راست تبادلہ خیالات کاموقع ہی ہمیں تبھی ملاہے۔ نیکن ایک دومواقع برانہیں قریب سے دیکھنے اور ان کی گفتگو کو سننے کاموقع ضرور حاصل ہواہے۔ اور ہمارے اندازے کے مطابق وہ ایک سنجیدہ طالب علم ہیں۔ ہاری رائے میں نہ توان کی طبیعت میں

اله راقم الحروف كى داكثر صاحب موصوف سے پہلى ملا قات شكاكو (امريكه) بين 1949ء ميں ہوئى 'جس كے بعد متعدد ملا قاتوں ميں مفضل تبادله ء خيالات بھى ہوا!

لیکن یہ واضح رہنا چاہئے کہ یہ معاملہ ایک ڈاکٹر فضل اگر حمان ہی کے ساتھ مخصوص نہیں۔ ہمارے پڑھے لیکے طبقے کی ایک بہت بڑی اکثریت ای مرض میں جٹلا ہے۔ اور ہماری قومی و بلی ذید گی کے تمام فعال عناصرای روگ کاشکار ہیں۔ ان میں جو جتناذ ہین اور جری ہے وہ انتابی اپنے اصل نظریات و افکار کے ظاہر کرنے میں بیباک ہے۔ ورنہ اکثر یہ بیشتر کا اصل فقط نظر فی الواقع ہی ہے اور عقلیت جدیدہ کے اس حمام میں بھی نظے ہیں۔ بیشتر کا اصل فقط نظر فی الواقع ہی ہے اور عقلیت جدیدہ کے اس حمام میں بھی نظے ہیں۔ سرسید مرحوم سے جس کمتب فکری بنیاد پڑی تھی اس سے ہمار اسار ابی تعلیم یافتہ طبقہ شعوری یا غیر شعوری طور پر مثاثر ہے۔ اور سائنس و نیکنالوی سے مرعوبیت نے مغربی فکر وفلنے کو پوری ملمت اسلامیہ کے پڑھے لیکھے طبقے کے قلوب واذبان میں دائے کر دیا ہے۔ یہ توخد ابحلا پوری ملمت اسلامیہ کے پڑھے لیکھے طبقے کے قلوب واذبان میں دائے کر دیا ہے۔ یہ توخد ابحلا کرے یا فینین دیو بند رحمتہ اللہ علیم کا کہ ان کی کوششوں کی بدولت قال اللہ وقال الرسول کا ذیکا کم از کم عوالی سطح پر بختارہا۔ اور عوام کے معتقدات و معمولات میں دین و نہر بس کا ایک ڈھانچہ محفوظ رہ گیا۔ ۔ ورنہ واقعہ یہ ہے کہ معتقدات و معمولات میں دین و نہر بس کا ایک ڈھانچہ محفوظ رہ گیا۔ ۔ ورنہ واقعہ یہ ہے کہ معتقدات و معمولات میں ایک کی تال اللہ وقال نہیں بائد حاجا سکا اور جس کی نے بھی قال اللہ وقال اللہ وقال اللہ وقال کے ایک کی گار کی گار بارے آگے کوئی بند آصال نہیں بائد حاجا سکا اور جس کی نے بھی قال اللہ وقال

الرسول كے محفوظ گوشوں سے نكل كر اس سلاب كى راہ میں آنے كى جرائت كى اسے اكثرو بیشترخودا بی متاع یقین سے ہاتھ د حولینے پڑے ۔۔۔!

بنابریں \_\_\_\_ ہمارے نزدیک اصل امیت شخص فضل الر حمان کی نہیں بلکہ اس کتنب فکری ہے جس کی بدلق ومبسوط نمائندگی انہوں نے کی ہے اور اس اعتبار سے دیکھا جائے توان کی تصنیف ' اسلام ' کی اشاعت کا کیک پہلومفید بھی ہے۔ بینی یہ کہ اس کے ذریعے دین میں تجدّد کے علمبرواروں کاپورامقدمہاہے بھرپوراور مکمل استدلال کے ساتھ یک جاسا نے آئیاہے۔ اس کمنٹ فکری نمائندگی اس سے پہلے صرف مسٹرغلام احمد پرویز کے ذریعے ہوتی ری ہے۔ لیکن ان کی تصنیفات و آلیفات ' اگر چہ ان کی تعداد بعض دوسرے بسیار نولیں اہل قلم کے مانندور جنول میں ہے ، کسی محکم و مربوط فلفے یا ٹھوس علمی و فكري موادى حامل نهيس بين بلكه اكثرو بيشتر صرف خطابت 'انشاير دازى اور جذبات نگارى كا مرقع ہیں \_\_\_\_ اس کے بالکل بر تکس معاملہ ' اسلام ' کا ہے۔ یہ بظاہر مختصر کتاب ایک متعین فکریر منی ہے۔ اور اس نے اسلام کے اساسی اعتقادات سے لے کر نظام شریعت کی تفصیلی تفکیل تک بورے مسئلے کوایک خاص نقطہ نظر کے ساتھ مربوط شکل میں پیں کیاہاوراہے طرز فکری مائیوتقویت کے لئے ایک اہر فن مؤرخ کی طرح اسلام کی پوری ناریخ کا تجربیہ بھی ای نقطہ نظر سے کر د کھا یا ہے اور اس کی عقلی توجیہہ بھی پیش کر دی ہے۔ مویا کہ اب کی بار تجدد" اے چوبین کے ساتھ سامنے نہیں آیا ہ بلکہ ' آہنی ٹاموں اس کے ساتھ آیا ہے جاہے وہ اخیارے ہی مستعار لی منی ہوں۔المذعوام کے لئے توب کافی ہے کہ وہ حکومت سے مطالبہ کریں کہ اس کتاب کو ضبط کر لیاجائے۔ کیکن الل علم ر جالِ دین کواصاف کم میلمی و فکری چیلنج کاجواب دینے کی کرنی چاہئے۔ ہمارے نز دیک میہ وقت ایک بهت اہم مطالبہ ہے اور حقیقی عافیت اس سے آٹھیں جرانے میں نہیں بلکہ اس کا

مواجه ( FACE ) کرنے میں ہے۔

حِقتُهُ دُومُ

## اسلام اور باکستان علمی اور نفست فتی بیمنظر

ياباقل \_

عَلَىٰ گُرُهُ اور **دلوببن** کے متصادم کا تبِ فکر کا قیام

علی گڑھ اور دلو بندگی دو انتہاؤں کے مابین جیب درمیا بی راہیں اسلام کی باریخ میں 'عفل ' دور کی گاریخ میں 'عفل اور کی میں مکس کے دواہم دور

اور رصغیر میں علی گڑھ اور دلوبندے دوتھ ضاد مکا تب فیحر کافیام (مذکرہ وتبصرہ سے نیاق کا دور اکتوبر ۲۹۸ء)

اسلام کی تاریخیس عقل اور نقل کانزاع تقریبالبتداء ہی سے چلا آرہاہ۔
واقعہ یہ ہے کہ 'خرب' اپنی اصل کے اعتبار سے 'نقل' ہے جواولا فرشتے کی
وساطت سے خداسے پیغیر صلی اللہ علیہ وسلم کو ختقل ہوااور پھران کی ذات گرائ سے نسلاً
بعد نسل ختقل ہوتا چلا آرہا ہے لنذااس کی اساس 'نقل' پر ہے نہ کہ 'عقل' پر ۔۔۔۔
لیکن ظاہر ہے کہ اس کے مخاطب انسان ہیں جو چاہے تمام کے تمام' فوی المعقول ' نہ
ہول ' لیکن پیروی چونکہ وہ اپنی اسی اقلیقت کی کرتے ہیں جو ' ذی العقل' ہوتی ہے' لنذا
ہول ' لیکن پیروی چونکہ وہ اپنی اسی اقلیقت کی کرتے ہیں جو ' ذی العقل' ہوتی ہے' لنذا
انسان پر بحثیت جموعی حیوانِ عاقل کا اطلاق غلط نہیں ہے۔ بنا بریں یہ ایک فطری
بات ہے کہ بالکل ابتداء ہی سے ذہب کے 'نقل' کو ' عقل' پر پر کھنے اور اس کی عقلی و فکری سطح
بات ہے کہ بالکل ابتداء ہی سے ذہب کے 'نقل' کو ' عقل' پر پر کھنے اور اس کی ختیج میں ہر دور کی عقلی و فکری سطح
کے مطابق علم کلام کاذ خیرہ تیار ہوتارہا ہے۔

صحابه كرام رضوان الله تعالى عليهم اجمعين كامعامله دوسراتها والنيس نبي أكرم

صلی اللہ علیہ وسلم کی براہ راست صحبت کی بدولت جوابیان حاصل ہوا تھا وہ اپنی نوعیت کے اعتبار سے بالکل منفر دہ اور کسی غیر صحابی کے ایمان کو اس پر قیاس کر ناقیاس مع الفار ق ہے۔ انہیں علم الیقین ہی نہیں حق الیقین کی جو کیفیت حاصل تھی اس بیس استدلال کا عضر اول تو تھا ہی بہت کم اور بھتنا تھا اس کی اساس بھی فطرت کے نہایت محکم لیکن سادہ ولائل پر تھی نہ کہ کسی بچ ور بچ منطقتیا نہ قبل و قال پر یہی وجہ ہے کہ یہ بات بالکل غیر مبہم طریق پر واضح کر دی گئے ہے کہ آمت کے کسی بڑے سے بڑے ولی کا ایمان بھی کسی اور آن کے ایمان کو نہیں پہنچ سکتا۔ اُن کے قلوب جس نور ایمان سے منور تھے اور ان کے سینے جس حرار ت ایمانی سے معمور شے ان کامقابلہ کسی دوسرے شخص کا " ول اور ان کے سینے جس حرار ت ایمانی سے معمور شے ان کامقابلہ کسی دوسرے شخص کا " ول روشن " اور " نفس گرم " نمیں کر سکتا۔ یہی وجہ ہے کہ ان کے ایمان نے ایک ایسے بہتے وار والمانہ عشق کی صورت اختیار کر لی تھی جو ہر دم عمل کی بھیوں اور بہتا ہے کہ عشل کے بھیوں اور آنون اور ابتلاؤں کے الاؤں میں کو دنے کو اس طرح آمادہ و تیار رہتا ہے کہ عشل کے بیاری کے لئے " محمور تماشائے لب بام " رہنے کے سوا اور کوئی چارہ کار ہی نمیں رہتا۔ اُن

دور صحابہ کے اختام کے ساتھ ہی فطری طور پر ایمان کی ان کیفیات میں انحطاط واضحلال پیدا ہونا شروع ہوگئ۔ نتیجہ گا واضحلال پیدا ہونا شروع ہوگئا ور "عشق کی آگٹ" شنڈی پڑنی شروع ہوگئا۔ نتیجہ فوراً عقل کے قبل وقال کاسلسلہ شروع ہوگیا اور وہ آج تک جاری ہے۔ اس عرصے میں "عقل" پر کئی دور آئے اور ہر دور میں اس کے صغری و کبری بدلتے رہے "لیکن قد ہب کے منقل" کے ساتھ اس کاتصادم مسلسل جاری رہا "اور بیہ پینیترے بدل بدل کر اس پر حملہ آور ہوتی رہی۔ دوسرے طرف سے حامیان وحاملانِ نقل اس کی جانب سے مدافعت

ل بي خطر كُوري ا آتن فرودي عشق عقل جدم مح تماشات اب إم ابعى دا قبال

اسی کی ایک اونی مثال ہے حضرت خالد گاوہ قبل جوانسوں نے غیر مسلم افواج سے مخاطب ہو کر فرمایا تھا کہ لوگو! تمہار اسابقہ اس قوم سے ہو موت کواسی قدر عزیز جانتی ہے جس قدر تم زندگی کو! " ۔

مسلمال نهيس راكه كا دهير ب. (ايضاً)

سے کجم عشق کی آگ اندھرے!

کرتے رہے اور اس طرح اسلام کی پوری تاریخ میں عقل اور نقل کے باہمی نزاع کاسلسلہ چلتارہا۔

یہ بات اپنے بھی بالکل واضح ہے کہ ند ہب کے نقل کی کامل عقلی توجیعہ نہ کبھی ہوئی ہے نہ ہو سکے گی لے اس کی وجہ بھی بالکل ظاہر ہے کہ عقلِ انسانی نمایت محدود ہے اور زمان ومکان اور ظروف واحوال کے بہت سے بند صنوں میں بندھی ہوئی ہے ، جبکہ دین وفد ہب کی اساس جن وراء الوراء حقائق پر ہے وہ غیر محدود بھی ہیں اور نمایت لطیف محد ہیں سے سرچیت کے اوامرونوائی کے اسرار و تھم کامعاملہ دوسراہے۔ اس میدان میں عقل اپنی جولانیاں جتنی چاہے دکھالے 'ایمانیات واعتقادات کی سرحد شروع ہوتے ہی معاملے کی نوعیت بدل جاتی ہے۔

واقعہ یہ ہے کہ ایمان جن غیر محدود 'لطیف اور وراء الوراء حقائق کے مجموعے کانام ہے آن کا مجرد نطق انسانی کی گرفت میں آنابھی نمایت مشکل بلکہ تقریباً ناممکن ہے ' (تبھی تواس مقام پرخود آسانی کتابوں کو بھی اشاروں ' کنایوں ' استعاروں اور تمثیلوں پر اکتفا کرنی پرتی ہے) ۔۔۔ کا بیہ کہ انہیں ہر دور کی عقلی سطح پر وقت کرنی پرتی ہے) ۔۔۔ کا بیہ کہ انہیں ہر دور کی عقلی سطح پر وقت کے فایت ورجہ محدود سانچوں میں ڈھالنے کی کوشش کی جائے!!

چنانچے ۔۔۔ بدایک ناقابل تروید تاریخی حقیقت ہے کہ عقا کدِاسلامی کی عقلی توجیمہ کی

ا بیدود محال عقلی کے جس کامنطقی امکان اگر کوئی ہے توصرف اُس وقت جب علم انسانی ترقی کرتے کرتے اس مقام پر پہنچ جائے جہاں اس کے لئے حقیقتِ نفس الامری بالکل کھل جائے اور حقائقِ اشیاء بالکل محمائی کی روشن ہوجائیں۔۔۔اور ظاہر ہے کہ یہ صرف آخرت میں ہوسکے گا۔!!

کوششوں سے بعض او قات شدید نقصان بھی پہنچا۔ وقت کے فلفوں کی کسوٹی پر پر کھنے ہیں کہی کبھی دین و فدہب کے بعض حقیق اجراء کو کھوٹا بھی سبجھ لیا گیا اور وقت کی منطق کے سانچوں میں ڈھالنے کی کوشش ہیں کبھی کبھی دین و فدہب کے بعض پہلو مجروح بھی ہوئے ۔ اس کے مقالے میں 'محفوظ' راستہ بھشدان بی کارہاجنہوں نے محف نقل پر اکتفا کی۔ اسی کو سینے سے لگائے رکھا' اسی کے شخط ہیں زندگیاں کھپادیں اور اسے جول کا توں اگلی نسل تک منعقل کرنے کی کوشش کرتے ہوئے اس دنیا سے رخصت ہو گئے ۔ اسی ہم جیسا کہ ہم نے عرض کیا چونکہ فرہب کے نقل کی عقلی توجیہ ایک ناگزیر انسانی ضرورت ہے' لہذا ہر دور میں دین و فدہب کے مخلصین اس کے لئے کوشاں رہے اور خود اپنے دین واکیان کے لئے خطرات مول کے کربھی اس خطرناک مم کو سرکرنے کی کوشش کرتے رہے۔ یہ بات بالکل واضح طور پر پیشی نظر رہنی چاہئے کہ ایسے لوگوں کی ان تمام کوششوں کا اصل محرک نصحے و نصرت وین بی کا جذبہ تھا۔ ان کے بارے میں یہ گمان کہ وہ دین و فدہب کے دشمن شعے یا ان کا مقصد بی اسلام کو گزند کرنے تاتھا ایک شدید قتم کی زیادتی اور ذانا نصافی ہے یہ بہنا تھا ایک سینے تاتھا ایک شدید قتم کی زیادتی اور نا انصافی ہے یہ بی ناتھا ایک شدید قتم کی زیادتی اور نا انصافی ہے یہ بی ناتھا ایک شدید قتم کی زیادتی اور نا انصافی ہے یہ بی ناتھا ایک شدید قتم کی زیادتی اور نا انصافی ہے یہ بی ناتھا ایک شدید قتم کی زیادتی اور نا انصافی ہے یہ بی ناتھا ایک شدید قتم کی زیادتی اور نا انصافی ہے یہ بی ناتھا ایک شدید قتم کی زیادتی اور نا انصافی ہے یہ بی ناتھا کی کوشن شعد یہ اس کا مقصد بی اسلام کو گزند

اصحاب نقل کی جانب سے فطری طور پر ہر دور میں اصحابِ عقل پر نکیر بھی ہوتی رہی۔
لیکن اس کی بھی بیشہ دو سطحیں رہیں: ایک عوامی سطح جس پر مجردر دوا تکار اور اصحابِ
عقل کی موشکافیوں سے بیزاری محض کا اظہار ہوتارہا۔ اور دوسر سے علمی سطح پر 'ایسے لوگوں
کے ذریعے جنہوں نے اپنے دور کے فلفہ ومنطق 'علوم وفنون اور افکار و نظریات کے
چشموں سے پوری طرح سیراب ہوکر اور اس طرح وقت کے عقلی معیار پر کا ملا پورے از
چشموں سے پوری طرح دوز بنی وعقلی اور قلبی وروحانی براعتبار سے ندہب سے نعل پر طمئن '
ہوکر اصحابِ عقل پر مرائل تنقید کی۔ درحقیقت دین و ندم بسب کا اسل دفاع ہر دور میں
ایسے ہی لوگوں کے ہاتھوں ہوا۔ اس لئے کہ لوہالوہ ہی سے کا ناجا سکتا ہے اور عقل کا توڑ
عقل ہی کے ذریعے ممکن ہے!۔

ووراقی اسلام کی تاریخ میں 'عقل' اور 'نقل' کاپسلانزاع اُس وقت بر پاہوا جب اسلام کے اصحاب عقل نے بونان کے فلفے اور ارسطوکی منطق کے زیر اثر اسلام کی عقلی توجیعہ کی کوششیں شروع کیں اور اس کے نتیج میں اسلام کے اساسی ایمانیات و اعتقادات کے ضمن میں منطقی موشگافیوں کاسلسلہ شروع ہوا۔ چنانچہ عقل ونقل کی وہ جنگ شروع ہو گئی جس کا آغاز تواگر چہ دور اُموی کے آخری زمانے میں ہو گیا تھا' نیکن جواچ پورے شاب کو دورِ عباسی میں پنجی۔ اس جنگ میں اول اول دوبالکل انتائی نقطہ بائے نظر پیدا ہوئے ہوایک دوسرے کی کامل ضد تھے۔

جنانچہ 'عقل خالص ' نے معترانہ کاروپ دھارااور 'نقل محض ' نے اصحاب ظاہر کی صورت اختیار کی 'لیکن رفتہ رفتہ اس ' آویزش ' میں ' آمیزش ' کارنگ بھی پیدا ہونا شروع ہوا جس کے نتیج میں معتدل نظام ہائے اعتقادی وجود میں آئے اور اشعری وماتریدی عقائد ہا قاعدہ مرتب ومرون ہوئے اور عوام کی ایک بہت بردی اکثریت نے ان کے گوشہ عافیت میں بناہ لی۔ خالص علمی سطح پریہ نزاع بعد میں بھی جاری رہااورا مام غزالی اور امام ابن عنی سیسے پڑے ایسے اصحاب فکر ونظر عقلیت پرستی پرشدید 'عقلی ' ضربیں لگا کر 'نقل ' کے دفاع کامڈو ٹر بندوبست کرتے رہے۔

اس سلسلے میں دوباتیں خاص طور پرنوٹ کرنے گی ہیں۔ ایک بید کہ معتزلہ اور اصحابِ ظاہر کے تصادم کے نتیج میں جومعتدل 'مسلکِ اہلِ سنت' اشاع و اور ماتر پدید کے نظام پائے اعتقادی کی صورت میں ظاہر ہوا ، اس کا اصل بانابنا بھی وقت کے فلسفہ ومنطق ہی سے تیاز ہے جس میں ایمان کے لازوال اور ابدی حقائق خوبصورتی کے ساتھ بُن دیۓ گئے ہیں۔ گویا کہ اسے عقل اور نقل کا ایک حسین امتزاج توقر ارتباط سکتا ہے ، لیکن ان تصریحات ہیں۔ گویا کہ اسے عقل اور نقل کا ایک حسین امتزاج توقر ارتباط سکتا ہے ، لیکن ان تصریحات کے ساتھ کہ ایک تواس میں میں شرح تھی تھت کوجو لا زوال ولا فائی اور ازلی وابدی ہے ، عقل ومنطق کے ان پیانوں میں بیش کیا گیا ہے جو بالکل عارضی اور وقتی ہیں ' دائمی و مستقل نہیں۔ اور دو سرتے یہ کہ یہ کہنا الکل غلط ہو گا کہ ان عقائد کے منطق و کلامی طرز بیان میں ' حقیقت ایمان ' بتام و کمال سمودی گئی ہے۔

ان عقائد کو بھی ذیادہ سے زیادہ ایک خاص دور کی عقلی طح پر اور اس وقت کی متداول منطقی اصطلاحات ہیں ' حقائق ایمان ' کی امکانی حد تک تر جمانی قرار دیاجا سکتاہے اور ہیں!
دوسرے یہ کہ آس وقت بھی ذہب کا دفاع اور عقل دفقل کا یہ امتزاج صرف ایسے لوگوں کے ذریعے ممکن ہوسکا تھا جو بیک وقت صاحب عقل بھی ہے اور حامل نقل بھی۔ بالکل یک دی فی اس کام کے لئے اس وقت بھی بے کار تھے۔ چنانچہ " تمافت بالکل یک دی وقت اور " الرد علی الفلاسفہ " کے مصنفی خود ایک بہت بڑے فلسفی تھے ' اور " الرد علی المنطقیین " کے مولف خود ایک بہت بڑے منطقی تھے۔ کسی ایسے مخص کے لئے جو خود وقت کے فلسفہ ومنطق کی گرائی سے الموانہ ہو یہ ممکن ہی شیں ہے کہ وہ ان کی گرائی وقت کے فلسفہ ومنطق کی جڑوں پر متوثر تیشہ چلاسکے۔

ورزمانی اسلام پر عقلیت کادو سرابرا احمله آج سے تقریباؤیرد ودسوسال قبل بورپ کوس فلفه و فکر کے زیر اثر شروع ہواجس کی تقییر خالص بازہ پرستی کی اساس پر ہوئی تھی۔ برصغیر ہندو پاک بیس یہ جدید ' ذہبی عقلیت ' متحد دابل فکر ونظر اور صاحبان قلم وقرطاس کی صورت میں ظہور پذیر ہوئی ، جس میں جسٹس امیر علی کانام بھی آگر چہ بالکل غیر اہم نہیں ' تاہم ہراعتبار سے اہم ترین کم سرسید احمد خان مرحوم کا ہے۔ فکر اسلامی کے اس دور میں ان حضرات کامقام بالکل وی ہے جو دور قدیم میں آولین معترف کا تھا ' یعنی فر ہب کے نقل کے مقال ہے متاس کی بالکل دوسری انتبار!

سرسید مرحوم کامکستِ اسلامی کے ساتھ اخلاص توہر شک وشبہ سے بالاتر ہے ہی واقعہ یہ ہے کہ ان کے ند ہب کے ساتھ مخلصاً تعلق میں بھی شک کی قطعاً کوئی گنجائش نہیں۔ ۔۔۔۔۔۔ نماز روزے کے معاملے میں وہ معشقہ د " وہابی " متھے۔ نبی اکرم صلی اللہ علیہ وسلم کے ساتھ انہیں ایساوالهانہ تعلقِ خاطر تھا کہ جب ۱۸۵۸۔ ۱۸۵۸ء میں سرو لیم میور

> کے امام غزالی ؓ کے امام ابن تیمیریؓ

کی کتاب " حیات محمه " شالع موئی ، جس میں آنحضور کی سیرت مبار که برر کیک حملے كئة كئة تصنوه سخت بين اور مصطرب هو كئة اور بقول ان كان كا " جكر خون مو گیا " اور انہوں نے لندن سے اپنے ایک دوست کو لکھا کہ 'میں اس کاجواب لکھ رہا ہوں ' اس کی اشاعت کے لئے رقم کی ضرورت ہوگی 'تم اول توراجہ ہے کشن داس سے قرض حاصل کرنے کی کوشش کرو۔ ورنہ میری علی گڑھوا کی کوشمی فروخت کر دو!' \_\_\_\_ بایں ہمدان پر مغربی علوم وفنون اور خاص طور پر جدید سائنس کا ایبار عب تھااور مادّه پرستانه نقطَه نظران پراس فقدر غالب آگیاتھا کہ ان کی عینک سے جب انہوں نے دین وز ہب کامطالعہ کیاتواس کی بہت سی چیزیں انہیں ایسی نظر آئیں جن کو 'مانے' کے بعد اہل مغرب سے آ تکھیں چار کرناان کے نزدیک دشوار تھا ، چنانچہ دین وز جب کی خیرخواہی انهیں اس میں نظر آئی کہ ایسی چیزوں کی حتی الامکان توعقلی وسائٹفک توجیہہ کر دی جائے اور جن چیزوں کی توجیه ہر کسی طرح ممکن نہ ہو 'ان کاا نکار کر ویاجائے۔ چنانچه ملائكه محض قوائے طبعیہ (FORCES OF THE NATURE) --- جنّ انسانوں ہی میں سے اجدُ بحنوار اور مشتعل مزاج لوگ تھسرے ' معجزات کی خالص طبعی ( PHYSICAL ) توجیمہ ہوئی۔ جنت اور دوزخ کو مقامات ( PLACES ) نہیں بلکہ صرف کیفیات ( states ) قرار دیا گیا۔ ندہی روا واری کاراگ الایا گیا۔ اور جماد کے بارے میں معذرت خواہانہ روش اختیار کی گئی نیوی ترقی و عروج نظریات وافکار کی صحت کے ثبوت گر دانے گئے اور مغربی تہذیب و تدن اور طرز بو دوباش کو مسلمانوں کے جملہ قوی ولمی امراض کاواحدعلاج -- اور ان کے عروج وترقی کاواحد ذریعہ قرار دیا گیا--چنانچہ بالکل صاف کما گیا کہ ندہب کےعلاوہ ہرمات میں انگریزین جاؤ! \_\_\_\_\_اور نوبت یا پنجا

رسید کہ خود خدا کاتصور بھی جی وقیوم 'سمیج وبصیر' رحیم دکریم' صاحب ارا دہ ومشیست اور غفور و منتقم بستی کے بجائے سائنس کے عِلّت العلل کست (THE FIRST CAUSE)

ا واضحرب كم علم المرستب الاسباب مين زمين آسان كافرق ب-

کی صورت اختیار کر حمیا \_\_\_\_\_\_ اور وحی وقر آن کے بارے میں جو تصور اختیار کیا گیااور 'بےچارے ' جرمل امین کوجس طرح بیک بنی ودو گوش 'رخصت ' کیا حمیاوہ اس شعرہے ظاہرہے کہ

> ز جرالي اليس قرآل بر بييناه نمى خواهم بمد گفتارِ معثوق الم است قراً سف كرمن دادم

گویا '' نمرہب'' کی کمل قلبِ ماہیت ہو گئی اور بطدی اپنی وضع کر دہ اصطلاح کے مطابق ند ہب کاخالص ' غیر نہ ہبی ایڈیشن' تیار ہو گیا بنیانج بالکل ٹھیک کہاتھا حضرت اکبر الہ آبادی نے کہ

> دیکھ کاریگری حضرتِ سیّد اسبے مشیخ وسے گئے لوج وہ نمہب میں کمانی کی طرح

ہم نے سرسید مرحوم کی جدید ذہبی عقلیت کے سے چند شاہکار اس لئے پیش کر دیئے کہ یہ واضح ہوجائے کہ آج کی تمام نام نباد ذہبی عقلیت خواہ وہ پرویزیت کی صورت میں ظاہر ہوئی ہو خواہ فضل الر حمانیت کی شکل میں در حقیقتِ فکر سرسید ہی کی خوشہ چینی اور نمایت کورانہ تقلید ہے۔ سرسید بے چارے تو پھر بھی معذور تھے 'اس لئے کہ ان کا واسطہ ایک ابھرتی ہوئی فکر کے ساتھ تھاجس کی پشت پر ایک عظیم سیاسی وعسکری قوت بھی برسی شان وشوکت اور آب و تاب کے ساتھ ابھررہی تھی۔ رحم تو آ تا ہے ان کے ان جدید متبعیں پرجو آج ان نظریات کو برے فخر کے ساتھ پیش فرمار ہے ہیں ور آں جا لیکھ مغربی ترجو آج ان نظریات کو برے فخر کے ساتھ پیش فرمار ہے ہیں ور آں جا لیکھ مغربی فضایس تھلیل ہو چکی ؛ اور مغرب کی سیاسی وعسکری بالا دستی کی بساط کب کی تہہ ہو چکی !

ا اس شعریں "معثوق" کا طلاق جس طرح آنحضور" پر بھی ہوسکتاہ اور خدا پر بھی بالکل اسی طرح کا قول ہے ڈاکٹر فضل الرحمٰن صاحب کا کہ قرآن سارے کا سار ابیک وقت خدا کا کلام بھی ہے اور کلام رسول بھی ۔۔۔ دونوں جگہوں پراصل انکار جریل امین " کا ہے۔۔!

ط بوخت عقل زجرت كداين چه بوالعجبي ست!

بسرحال اصل اہمیت سرسید کی نہیں فکرِسید کی ہے۔ شخصِ سرسید تو بہت جلد اپنے رہب جاملائیکن فکرِ سرسید در اصل قاریخ اسلامی کا ایک دور ہے جو تا حال جاری ہے۔
سرسید مرحوم نے جو پوداعلی گڑھ کی صورت میں لگا یا تھادہ ان کے بعد ایک تناور در خت بنااور خوب برگ دبار لا یا۔ بر صغیر میں قائم ہونے والے تمام اسلامیہ کالجوں اور اسلامیہ ہائی سکولوں کا تعلق علی گڑھ سے وہی ہے، جو روئے زمین کی تمام مساجد کا خانہ کعبہ کے ساتھ ۔ اور واقعہ یہ ہے کہ ملت اسلامیہ پاک وہند کے تمام جدید تعلیم یافتہ عناصر شعوری طور پراسی مکتبۂ فکر سے متعلق و مسلک ہیں جس کی ابتداسر سید مرحوم نے کی تھی۔

متذکرہ بالاجدید ذہبی عقابت کے مقابلے میں اسلام کے نقل کے دفاع کاسب سے برامرکز دیوبند بنا۔ جس نے قال اللہ قال الرسوام کے حصار میں محصور ہوکر ذہب کا تحقظ کیا در اس قبل میں ہرگز کوئی مبالغہ نہیں ہے کہ دیوبند ایک در سگاہ ودار العلوم ہی نہیں ایک عظیم تحریک ہے جس نے اس دور میں دین و فرہب کی حفاظت کا مؤثر رول اداکیا اور جس سے متعدد علمی وعملی سوتے بھولے۔ چنانچہ شخ المند مولانا محود الحن آ کے بعد شخ الحدیث مولانا اور شاہ کا شمیری آ ، حکیم الامت مولانا شرف علی تھانوی آ ، جابہ حریت مولانا حسین احمد مؤت الاسلام مولانا شہر احمد عثانی آ اور مبلغ ملت مولانا محمد الیاس آ اور ان کے تمام علمی و روحانی ، فہبی وسیاسی اور دعوتی و تبلیفی سلسلوں کا اصل منبع دیوبند ہی ہے۔ حتی کہ اوپر ہی کی مروحانی کہ دور ہوں کے معاقد اور برصغیر کے مثال کے مطابق حقیقت ہے کہ برصغیر کی اکثر دینی درسگاہوں اور دینی و فہبی تحریک کا تعلق بھی دیوبند کے ساتھ اور برصغیر کے تعلق میں مناصر میں مناصر تحریک دیوبند ہی کی مختلف شاخوں سے متعلق و فردود ہے بقیہ تمام فعال فرہبی عناصر تحریک دیوبند ہی کی مختلف شاخوں سے متعلق و تک محدود ہے بقیہ تمام فعال فرہبی عناصر تحریک دیوبند ہی کی مختلف شاخوں سے متعلق و تک محدود ہے بقیہ تمام فعال فرہبی عناصر تحریک دیوبند ہی کی مختلف شاخوں سے متعلق و تک محدود ہے بقیہ تمام فعال فرہبی عناصر تحریک دیوبند ہی کی مختلف شاخوں سے متعلق و تک محدود ہے بقیہ تمام فعال فرہبی عناصر تحریک دیوبند ہی کی مختلف شاخوں سے متعلق و تک محدود ہے بقیہ تمام فعال فرہبی عناصر تحریک دیوبند ہی کی مختلف شاخوں سے متعلق و

تخریک دیوبندی ان مختف شاخوں کے مابین مجموعی مزاج اور دائرہ ہائے کار کافرق وامتیاز بھی ایک دلچسپ علمی موضوع ہے۔ ان میں اصل عوامی عضر جو فدہب وسیاست دونوں کامظمر یابالفاظ دیکر ذہبی سیاست کاسب سے برداعلمبردار ہے ذہبات و قلباً

دسینی ہے بینی مولاناحسین احمد مدنی سے ذہنی تعلق اور قلبی ارادت وعقیدت رکھتا ہے۔ مجلس احرار اسلام بھی در حقیقت اس کا تمتہ یاضیح ترالفاظ میں ضمیمہ ہے۔ تھانوی اور عثانی طلقے علمی ذوق اور متصوّفاند مزاج کے حال ہیں۔ مولاناانور شاہ صاحب تشمیری مسحقینید رشید مولانا یوسف بزری کامزاج خالص علمی ہے ۔ اور تبلیغی جماعت خالص غیرسیاسی وغیر علمی لیکن نمایت پرجوش وفعآل فد ببتت کامظر ہے۔۔ان تمام امتیازات کے علی الرغم جمال تک زہبی فکر کاتعلق ہے وہ ان سب میں مشترک ہے۔ نہ بہب کے نقل کے بید سب أيك سے فدائي ہيں۔ اور قال الله وقال الرّسول مينسين اس كى بھي ايك متعين ا صورت يعنى مسلك حنى كے سب كمے سب يكسال شيدائي ہيں۔ عقل كامصرف ان سب کے نزدیک بس ایک بی ہے اور وہ سے کہ قرآن وسنت کامعروضی ( OBJECTIVE ) مطالعہ کرے اور زیادہ سے زیادہ بیاکہ شریعت کے اوا مرونواہی کے آسرار ویحکم کو سجھنے کی کوشش کرے۔ اور سب سے براعلمی مشغلہ ان کے نز دیک ہیہ ہے کہ اشعری و ماتر مدی عقائداور فقد حنی کے لئے پھے بس بر سکے توعقلی بھی ورند زیادہ تر نقلی دلائل فراہم کئے جائیں --- دوسری طرف جدید علوم وفنون سے بیر بالکل کورے ہیں۔ جدید سائنس کی انسیں ہوا تک نہیں گلی اورطبعیا ت 'کیمیا' فلکیات' حیاتیات اور نفسیات کے میدان میں انسان نے اپنے مشاہدے اور تجربے سے جوعظیم علمی ذخیرہ کچھلی دو تین صدیوں میں فراہم کیا ہے اس کے بارے میں ان کی معلومات زیادہ سے زیادہ کیچھ سنی سنائی باتوں پر مشتمل ہیں۔ فلسفہ ومنطق کے جدیدر جحانات کاانہیں براہ راست کوئی علم نہیں۔ جدید عمرانیات اور خصوصاً سیاسیات اور معاشیات کی پیچید گیون اور الجھنون کابھی بلاواسط علم انہیں حاصل نہیں \_\_\_ گویا کہ یہ یورا حلقہ ذہنی وفکری اعتبار سے خالصتہ آج سے سات آٹھ سوہر س قبل کی دنیامیں رہ رہاہے اور خواہ ان میں سے کچھ حصرات اپنی تحریر وتقریر میں کچھ سی سنائی جدید اصطلاحات بھی استعال کر لیتے ہوں ، واقعہ یہ ہے کہ جدید دنیا کاند انہوں نے قریب سے مشابده كياب ندبراه راست مطالعه

متیجہ بیہ ہے کہ ہماراجسدِ ملی اس وقت دوبالکل متضاد حصوں میں منتسم ہے اور اس بحرِ محیط میں دوروئیں بالکل پہلو بہ پہلولیکن قطعاً علیحدہ علیحدہ کبعینہ اس کیفیت کے ساتھ چلی جارہی ہیں جس کا نقشہ سورۃ الترحمٰن کی ان آیات میں تھینچا گیا ہے کہ: مُرُبِ الْبَحْرُ یُنِ یَلْتِقَاٰمِنِ ﴾ بَیْنُهُمٗ بَرُزُ ﷺ کَرُوْکُ لاَیْبُغِیاٰمِن چلائے دو دریا کہ باہم طے ہوئے (بھی) ہیں (اور) ان کے مامین ایک حجاب (بھی) ہے (جس ہے) تجاوز نہیں کر سکتے۔

ان دومتفناد فکری و تهذیبی سو تول کاسب سے براامظهر دو مختلف نظام بائے تعلیم ہیں جن میں سے ایک علی گڑھ کامعنوی تسلسل ہے اور دو سرا دیو بند کا اور پوری ملت دو نما یال طور پر مختلف مکاتب فکر و نقط بائے نظر کے مابین بٹی ہوئی ہے۔ دونوں کا ایک ایک پہلومفید وروشن ہے اور ایک ایک مضر اور مابوس کن ۔ ایک جانب جدید علوم وفنون اور سائنس و میکنالوجی ہے لیکن ملحدانہ طرز فکر اور مادہ پرستانہ نقطہ نظر کے ساتھ اور دو سری طرف ایمان واسلام ہے لیکن جمود مطلق اور فرسودہ واز کار رفتہ فلفہ ومنطق کے ساتھ۔ ان دونوں مکاتب فکر کو علیحہ ہیا گئرہ پروان چڑھتے پوری ایک صدی بیت گئی ہے ۔ اور واقعہ یہ ہے کہ ماس دور کاسب سے بڑا المید یہ ہے کہ تا حال ان کے مابین امتزاج کی کوئی مٹو شرصورت پیدا میں ہوسکی۔ اس کے برعکس ان کے مابین ایک مسلسل کھکش جاری ہے جو اکٹر و بیشتر تو خاموش آ ویزش اور سرد جنگ تک ہی محدود رہتی ہے لیکن بھی مجھی گرج دار تصادم کی صورت بھی اختیار کرلیتی ہے اور غالبًا مت اسلامیہ کی اس وقت کی سب سے بڑی برقسمتی ہی صورت بھی اختیار کرلیتی ہے اور غالبًا مت اسلامیہ کی اس وقت کی سب سے بڑی برقسمی سی واقعی وحقیق ' آ میزش' کارنگ تا حال پیدائمیں کیا جا

☆ ☆

☆

## علی گڑھ اور دیو بندی دوا نتاؤں کے مابین جنگر در مرب اللی را بہیں

یوں توایک عظیم ملّت میں فکرونظر کے صدبار گلوں ( SHADES ) کا پا یا جانا ایک فطری اور قدرتی امرہ ، چنانچہ ہماری قوم میں بھی سوچنے کے لا تعداد انداز اور غور و فکر کے بیٹار طور طریقے پائے جائے ہیں۔ تاہم ذراوقت نظر سے دیکھا جائے توصاف نظر آ جاتا ہے کہ فکر و نظر کے ان لا تعداد رگوں میں اصل اور پختیرنگ دوہی ہیں۔ ایک علی گڑھ کا مید دو سراد یوبند کا۔ بقیہ تمام رنگ جوان کے مامین یاان کے اوگر دیائے جاتے ہیں سب ان کے امتزاج ہی سے وجود میں آئے ہیں اور ان میں سے کسی میں علی گڑھ کا رنگ زیادہ نمایاں ہے اور کسی میں دیوبند کا۔

کویا کہ ہماری ملت کے بحر معطی اصل دوروئیں ہیں ہیں جو تقریباً ایک سوسال سے مَسُرَجُ الْبُحُر نَیْنِ مَیْنَیْنِ مَیْنَ بَیْنَہُم اَ بَرُ ذَخِیَ الْبُحُر نَیْنِ مَیْنَیْنِ مَیْنَیْنِ اَلْبُحُر نَیْنِ مَیْنَا اللّٰ اللّٰ اللّٰ اللّٰہُ اللّٰهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللّٰهُ اللهُ اللّٰهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللهُ اللهُ اللّٰهُ اللهُ اللّٰهُ اللهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللهُ اللّٰهُ اللهُ اللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ الللّٰهُ الللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُو

ک کیاا نشد کی شان ہے کہ ملت اسلامیہ پاکستان کے ان دونوں دینی و نہ ہی اور تمذیبی و نقافتی سوتوں کے اسل منابع مندوستان ہی میں رہ گئے ..... اور یمی نہیں بلکہ جیسا کہ بعد میں واضح ہوگا 'ان دونوں کے ابین امتزاج کی جنٹی کو ششیں ہوئیں ان سب کے اصل مراکز بھی وہیں رہ گئے۔

گویا که به دونول مکاتبِ فکر ماری قومی وللی زندگی میں " اَصْلُهَا تَابِتُ " کی سی محکم اساس اور " وَ فَرْعُهَا فِی السَّمَا بِهِ " کاسام په گیرا ژونفوذ رکھتے ہیں۔

ان میں سے علی گڑھ کی ' نہ ہی عقلیت ' جے جسٹس امیر علی ' سرسیدا حمد خاں اور مولوی چراغ علی وغیرہم نے مرتب کیا تھااس کا تذکرہ ہم کر چکے ہیں ' ساتھ ہی اس کے مقابلے میں دیوبندجس کی بنیاد مولانا محد قاسم نانوتوی اور مولانار شیداحد گنگویی کے ہاتھوں پڑی اور جن کے ذریعے اس میں کتاب وسنت کاعلم ہی نہیں بلکہ حاجی امداد اللہ مهاجر کمی کی روحانیت بھی سرایت کر گئی تھی' جس طرح قال اللہ اور قال الرسول کا حصار اور دین وفد ب کے وفق کے دفاع کامر کزینا 'اس کی تفصیل بھی ہم بیان کر چکے ہیں۔۔اور دونوں کے 'نم ہی فکر' کے مابین جو اِتحد المشرقین پایاجا آہے اس کا تذکرہ بھی تفصیل کے ساتھ ہوچکاہے ۔۔ لیکن اس کے بارے میں یہ گمان درست نہ ہو گا کہ بیہ بُعد بھیشہ 'ہر حال اور ہرصورت میں موجود رہا۔ اس کے برعکس 'واقعہ بیہ ہے کہ ان دونوں ہے بعض ایسی ھخصیتیں بھی ابھریں جواپنے اصل کمتیب فکر کے مجموعی مزاج کی بالکل ضد ثابت ہوئیں۔ چنانچ ودحسن فرزبصره الله ازجش صبيب رض ازروم " كمصداق سرزيين على گڑھ سے بھی بہت سے رائخ العقیدہ 'ور دمند ' ذہنامسلم اور قلباً مومن لوگ اٹھے جن میں سے ایک مولانا محمد علی جوہر کی مثال ہی اتنی در خشاں و ما بناک ہے کہ مزید کی کوئی حاجت سین سیر دوسری طرف خاک ویوبند سے مولانا عبیدالله سندهی ایسی متجدّ دانہ مزاج رکھنے والی شخصیّت ابھری جنہوں نے جدید دنیا کامطالعہ ہی نہیں بحربور مشاہدہ بھی کیا۔ اور جدیدر جھانات کے زیر اثر ملت اسلامیہ کے لئے تمدن ومعاشرت اور معیشت وسیاست کے میدانوں میں الی راہیں تجویز کیں جن کے لئے استناد دیوبند کے موجودالوقت مقلدّانہ ماحول ہے نہیں' بلکہ صرف امام الهند شاہ ولیا للّٰہ الدہلوی کے فلسفۂ ارتفاقات ہی سے مل سکتا تھا! \_\_\_\_ تاہم یہ مثالیس محض استثنائی ہیں اور ایک

ا خود علامه اقبال بھی جن کا تذکرہ بعد میں تفصیل سے آئے گا' بسرحال اس شاخ سے متعلق ہیں ،۔

اگرین مشل کے مطابق ان سے وہ کلیہ مزید مشکم ہوتا ہے جو ہم نے بیان کیاتھا الینی یہ کہ علی گڑھ اور دیو بند کے مابین کم از کم بعد المشرقین موجود ہے ہے

اس بقد کااحساس بھی بالکل شروع ہی ہے ہو گیاتھااوراس فاصلے کو کم کرنے اور ان دونوں کو ایک دوسرے سے قریب ترلانے کی ضرورت بھی بانکل ابتداء ہی ہے محسوس کی جانے گئی تھی ۔۔ چنا نچہ ان کے مابین امتزاج اور ارتباط کی کوششوں کاسراغ بھی بالکل ابتداء ہی سے ملتا ہے۔ ندوۃ العلماء کاقیام ان کوششوں کامظر آول تھا ۔۔۔ اور دبلی میں جمعیت الانصار اور جامعہ ملیہ کاقیام مظہر ثانی ۔ پھران ہی کوششوں کاایک تیسرامرکز جامعہ عثانیہ حیور آباد دکن بنااور اس نے بھی جدید وقد یم کو قریب لانے میں ایک اہم رول اور آئیا۔

ندوہ کے بارے میں بیربات بالکل صحیح ہے کہ وہ علی گڑھ کی کو کھ سے بر آمد ہوا۔ مولانا شیلی نعمانی مرحوم جو پہلے علی گڑھ کے پروفیسر شیلی تنے اور بعد میں ندوہ کے علامہ شیلی بنے '
ابتدا گئے سرسید مرحوم کے رفقاء اور اعوان وانصار میں سے تنے ، جو بعد میں ان سے بدظن اور ان کی تعلیم سکیم سے غیر مطمئن ہو کر ان سے علیحدہ ہوئے۔ ہمیں یمال ان اسباب سے کوئی بحث نہیں جن کی بناء پر یہ علیحدگی واقع ہوئی۔ ہمیں بحث قیام ندوہ کے صرف اس پہلوسے ہے کہ یہ قدیم وجدید ۔۔۔ اور تجدد وجمود کے مابین ایک متوازن علمی وفکری راہ پیدا کرنے کی سعی کاسب سے پہلا اور ہرا عتبار سے اہم ترین مظر ہے۔

لیکن \_\_\_\_ یہ ایک واقعہ ہے کہ ندوہ فکرو نظر کا مرکز بننے کی بجائے صرف عربی زبان وا دب کاایک گھوارہ اور تاریخ اسلامی کا

EXCEPTIONS PROVE THE RULE!

ل یہ بعد صرف زہبی تصورات اور وین فکر کے میدان تک بی محدود نہیں رہا 'بلکہ جیسا کہ ہم تفصیل سے عرض کر چکے ہیں ، اس بعد سے کمی و قوی سیاست بھی بری طرح متّاثر ہوئی اور اس میدان میں ہمرگئے۔

ایک دارالاشاعت بن کررہ گیا۔ اور علی گڑھ کے جدیداور دیو بند کے قدیم ندہمی فکر کے مابین کوئی حقیقی اور واقعی امتزاج پیدا کرنے میں بالکل ناکام رہا۔!

ایک جدید لیکن متوازن 'علم کلام ' کی تدوین کی ضرورت کا حساس تو مولانا شبلی کو شدت کے ساتھ تھا۔ چنا نچہ اسی لئے پہلے انہوں نے ''علم الکلام '' میں قدیم علم کلام کی آریخ مرتب کی اور پھر نیا علم کلام '' الکلام '' کے نام سے لکھنا شروع کیا ۔ لیکن ایک تووہ اس کی صرف ایک جلد لکھ کررہ گئے ' حالا نکہ اس کی شخیل ان کے پیش نظر سکیم کے مطابق تین جلدول میں ہونی تھی ۔ اور دو سراے یہ بھی ایک نا قابل تردید حقیقت ہے کہ مطابق تین جلدول میں ہونی تھی۔ اور دو سراے یہ بھی ایک نا قابل تردید حقیقت ہے کہ مطلوب تھاس کے فردع کیا اصول بھی ان پرواضح نہ ہوسکے!

جن دوانتهاؤل كے مابین مولانا شیلی ایک متوازن راه نكالنا چاہتے تھے ان كاتذكره خود ان كے الفاظ میں سنتے ہـ

" حال ہی میں علم کلام کے متعلق مصر 'شام اور ہندوستان میں متعدد کتابیں تصنیف کی ٹئی ہیں اور نے علم کلام کا ایک دفترتیار ہو گیا ہے۔ لیکن یہ نیاعلم کلام دوستم کا ہے: یا تووہی فرسودہ اور دور از کار مسائل و دلائل ہیں جو متاخرین اشاعرہ نے ایجاد کے تصنیف یا یہ کہ یورپ کے ہرفتم کے معقدات اور خیالات کو حق کامعیار قرار دیا ہے تھے سینے کہ دور و تی تھینج تان کر ان سے ملا دیا ہے ہے۔ پہلا کورانہ تعلید اور پھر قرآن و حدیث کو زبر و تی تھینج تان کر ان سے ملا دیا ہے ہے۔

ا عالبًا اس لئے کہ اس پہلی ہی جلد پر جو مخالفت ہوئی اور کفر کے فتوے موصول ہوئے ' وہی مولانا شبلی کے لئے بہت کافی تھے۔

لله بیەصانب اشاره ہے حلقۂ دیو بند کی نئی کلامی نصنیفات کی جانب جیسے مثلاً مولانا محمد قاسم نانونوئ کی '' جحۃ الاسلام ''!۔

سه مراد ہے سرسیداحد خال اور مولوی چراغ علی کاعلم کلام۔

ہاوردوسراتقلیدی اجتماری " (علم الكلام عتمید)

ان دونوں کور د کر کے جس تیسرے علم کلام کی ضرورت ہے اس کے ضمن میں جدید تعلیم یافتہ گروہ 'کانقظہ نظر مولانانے اِن الفاظ میں بیان فرمایا ہے:

"برطرف سے صدائیں آرتی ہیں کہ پھرایک نے علم کلام کی ضرورت ہے۔
اس ضرورت کوسب نے تسلیم کرلیاہے ،لیکن اصول کی نبست اختلاف ہے۔ جدید تعلیم
یافتہ گروہ کہتاہے کہ نیاعلم کلام بالکل نے اصول پر قائم کرناہوگا ،کیونکہ پہلے زمانے میں
جس قتم کے اعتراضات اسلام پر کئے جاتے تھے ، آج ان کی نوعیت بالکل بدل گئ
ہے۔ پہلے زمانے میں یونان کے فلیفے کامقابلہ تھاجو محض قیاسات اور مظنونات پر قائم
تھا۔ آج بدیہیات اور تجربہ کاسامناہ اس لئے اس کے مقابلہ میں محض قیاسات عقلی اوراخمال آفرینیوں سے کام نہیں چل سکتا "۔ (ایمنا)

لیکن کمال سادگی کے ساتھ اس رائے کو محض مید کمہ کر رو کر ویاہے کہ ہ۔

" " کیکن ہمارے نزدیک میہ خیال صحیح نہیں۔ قدیم علم کلام کا جو حصہ آج بیکار ہے پہلے بھی ناکافی تھااور جو حصہ اس وقت کار آمد تھا آج بھی ہے اور بیشدرے گا۔
کیونکہ کسی شے کی صحت اور واقعیت زمانہ کی امتدا دوانقلاب سے نہیں بدلتی۔ اس بناء پر
مرت سے میراار ادہ ہے کہ علم کلام کوقدیم اصول اور موجود نداق کے موافق مرتب کیا 
جائے ......" (ایپنا)

چنانچہ جو کھوانہوں نے کیاوہ یمی تھا کہ قدیم علم کلام کونے اسلوب 'نے پیرائی بیان اور نے انداز میں گویا کہ نے 'نداق' کے مطابق پیش کردیا۔

لیکن اصل مسکے کے فتم کی کو باہی میں مولانا شبلی عالبًا بالکل معذور ہیں۔ اس کئے کہ ایک توان کے زمانے تک جدید فلفے اور سائنس کا ادعام نہیں ہواتھا۔ دوسر نے خود فلفہ میں ایمی صرف اسپنسراور کل تک ہی پہنچاتھا۔ گویا کہ فکر جدید کا اصل چیلنج ابھی بوری طرح

غزّالی و رومی کی مجلا کون سف کا مخل میں چھڑا نخت استسرو رل ہے

ك مولانا كايه طرز تعبيريقينابت قابل وأدب-

ت بقول ا كبراله آبادي مرحوم سه

سامنے نہیں آیا تھا۔ یمی وجہ ہے کہ 'الکلام' کے مقدمے میں مولانانے فلسفہ و سائنس کی موجو دالوقت صورت حال کانقشہ ان الفاظ میں کھینچاہے ہے۔

" تمام دنیایس ایک غل جج کیا ہے کہ علوم جدیدہ اور فلسفہ جدیدہ نے ذہب کی بنیاد مترک کر دی ہے۔ فلسفہ و فدہ ہب کے معر کے میں بیشداس قسم کی صدائیں بلندہوتی رہی میں اور اس لحاظ سے سد کوئی نیاواقعہ نہیں الکین آج یہ دعویٰ کیاجا تا ہے کہ فلسفہ وقد بہہ قیاسات اور طفیقیت پر جنی تھا اس لئے وہ ذہب کا ستیصال نہ کر سکا۔ بر خلاف اس کے فلسفہ جدیدہ قامتر تجربہ اور مشاہدہ پر جنی ہے اس لئے ذہب کسی طرح اس کے مقاسبے فلسفہ جدیدہ قامتر تجربہ اور مشاہدہ پر جنی ہے کہ اس لئے ذہب کسی طرح اس کے مقاسبے میں جائیر نہیں ہوسکتا ہے۔ یہ ایک عام صدا ہے جو پورپ سے اٹھ کر تمام دنیا ہیں گونج انفی محل ہوگیا ہے۔ ہوگیا ہے۔

یونان میں فلفد ایک مجموع کا نام تھا جس میں طبعیات عضریات و فلکیات و المبیات کا بعد الطبعیات سب شامل تھا المبیات کا نام تھا جس میں طبعیات کے اصول براس کے دوجھے کردیتے۔ جو مسائل مشاہرہ اور تجربہ کی بناء پر قطعی اور بیتی ثابت ہو گئے ان کو سائنس کالقب دیا اور جو مسائل تجربہ و مشاہدہ کی دسترس سے باہر تقیان کا نام فلفہ رکھا! "

لیکن افسوس کہ بورپ میں ہیہ " نهایت سیج اصول" بس تھوڑی دریبی چل سکااور جلد ہی اس کے بجائے وہ ' فطری اصول' پھر پروئے کار آگیا کہ علم ایک نا قابل تقسیم وحدت ہے اور اسے سائنس اور فلنے کے دو جدا گانہ خانوں میں تقسیم نہیں کیا جاسکتا۔ چنانچہ بورپ کابعد کافلسفدان نظریات کی اساسات پر مرتب و مرقدن ہوا جو سائنس کے بعض شعبوں سے ابھرے جیسے مثلاً ڈارون کانظریٹے ارتقاء اور فرائڈ کانظریے جنس وغیرہ۔

الغرض 'جدید دنیا کوجو نیاعلم کلام فی الواقع مطلوب تھااس کے تواصول واساسات کے بارے میں بھی مولانا شیلی صحیح تصور قائم نہ کر پائے تواس کی تدوین کیا کرتے۔ رہا دوسرے معاملات میں علی گڑھ اور دیوبند کے مابین امتزاج تواس کی بھی کوئی صورت ندوہ میں بیدانہ ہوسکی ۔۔ اور مولانا شبلی کے بعدان کے جانشین مولانا سیدسلیمان ندوی مرحوم نے جب طقة ديو بندى ايك على وروحانى شخصيت يعنى مولانااشرف على تھانوى تك ہاتھ پر بيعت كرلى توب بات بالكل ہى كھل على كہ ندوہ كوئى مستقل چيز ہے ہى نہيں۔ اسى حيثيت بس ايك چھوٹى سى امرى ہے جو على گڑھى عظيم روسے نكل كر بالآخر ديو بندكى دوسرى بڑى رو ميں جاشال ہوئى۔ بعد ميں جب سيد سليمان ندوى كے شاگر درشيد سيد ابوالحن على ندوى من خاك چھانے كے بعد بالآخر اسى حلقة ديو بندكى ايك دوسرى روحانى شخصيت مولانا عبد القادر رائے پورى تك ہاتھ پر بيعت كى توب اسى سنت سليمانى كا داتاع نہ ہے۔ بسرحال اب ندوه كى حيثيت ديو بند كے ايك شميمى كى ہے يا زيادہ سے زياده الك توسيع (EXTENSION) كى اس كامستقل جدا گانہ وجود كوئى نہيں!

اس طرح ندوہ تو بت جلد ختم ہو گیااور مولانا شیلی جو در میانی راہ نکالنا چاہتے تھے وہ اس کے ذریعے سے ندنکل سکی۔ تاہم ان کی یہ خواہش بعض دوسری پگذنڈیوں کی صورت میں ظاہر ہوئی جن کا تذکرہ اہمیت کا حامل ہے۔

مولانا شبلی اپی ذات میں ایک نمایت جامع السقات انسان سے اور ان کی شخصیت نموہ کی نبست بہت زیادہ جامع اور سخمبیر تھی۔ چنا نچہ وہ بیک وقت علم وفضل 'فلسفدو کلام ' شعروا دب اور قبی و قبی سیاست حتی کہ رندی و رنگینی سب کے جامع ہے۔ ان کے اصل جانشین سید سلیمان ندوی مرحوم کی شخصیت میں مولانا شبلی کی شخصیت کے صرف چند ہی پہلوؤں کانسلسل قائم رہ سکا۔ لیکن ان کے زیر اثر دواور ستیاں الی پروان چڑھیں جوان کی بعض دو سری صفات کی وارث بنیں اور جن میں مولانا شبلی کی شخصیت کے بعض دو سرے کی بعض دو سری صفات کی وارث بنیں اور جن میں مولانا شبلی کی شخصیت کے بعض دو سرے پہلواجا کر ہوئے۔ ہماری مراد مولانا حید الدین فراہی اور مولانا ابوالکلام آزاد سے ہے۔ یہ دونوں حضرات براہ راست نموی تو نہیں جی لیکن ان کی تربیت میں مولانا شبلی کا براہ حصہ ہے ۔ اور چونکہ برصغیری حالیہ ند ہمی فکر کے میدان میں علی گڑھ اور دیو بندی دوا نہاؤں کے مابین دوا ہم علی و فکری سوتے ان ہستیوں کی بدولت پھوٹے ہیں لہذا ان کا کسی قدر تفصیلی تذکرہ ضروری ہے۔

مولانافرا بني اور مولانا آزاد مرحوم ميس متعدد امور بطور قدر مشترك بهي بين - مثلاً

ایک میں کہ دونوں کی تربیت میں مولانا شبلی کا حصہ تھا۔ دوسرے یہ کہ دونوں کوقر آن حکیم سے خاص شغف تھا۔ تیسرے میہ کہ دونوں اپنے وقت کے انتہائی وضع دار انسان تھے۔ چوتھے یہ کدونوں ، مولانا شبل کے بالکل برعکس ۔ جنموں نے اپنی فیست کی شدت كاظمار كيلي " نعماني "كي نسبت كواين نام كاستقل جزوبنالياتها ، تقليد ي یکسال بعیدو بیزار تھے اور دونوں کو اصل ذہنی وعلمی مناسبت امام ابن تیمسیے ہے سے تھی۔۔لیکن ان اشترا کات کے بعد اختلافات کا ایک دسیع میدان ہے جس میں بید دونوں شخصیتیں ایک دوسرے کی بالکل ضد تھیں۔ مولانا آزاد میں تبلی کی رندی ورنگینی کا تسلسل بھی موجود رہاجبد مولانافرابی بالكل زابد خشك تصد مولانا آزاد كى وضعدارى میں شکوه و مکنت کی آمیزش تھی جبکہ مولانافراہی پر فقرو درویش کارنگ عالب تھا۔ مولانا آزاد" ابوالكلام" تصاور ان كى شعله بيان خطابت من أيك لاوا الكلنه وال زنده آتش فشال كارنك تعاجبكه مولانافرائ نهايت كم كوتصاوران كاسكوت ايك ايس خاموش آتش فشال سے مشابهت رکھتا تھاجس کے باطن میں توخیالات واحساسات کالاواجوش مار آ *هو ليكن ظاهر مين وه با*لكل ساكت و صامت هو به مولانا آزاد كی تحرير مين اصل زور او بيت اور عبارت آرائی پرتھا جبکه مولانافرای کی تحریر نمایت ساده کیکن مدلل ہوتی تھی 'مولانا آزاد سیاست کے میدان کے بھی شمسوار تصاور دین کی وادی میں بھی ان کااصل مقام داعی کا تحاجبكه مولانافراى سياست سے تمام عمر كناره كش رہے اور دين وغد ب كے ميدان ميں بھي ان كااصل مقام آخردم تك صرف ايك طالب علم يازياده عن ياده ايك مفكر كاربا-چنانچه مولانا آزاد طوطئ مند توشی بی ایک وقت ایسابھی گزراجب وه ۱ مام الهند و قرار یائے جبکہ مولانافرای سے ان کی زندگی ہی میں نہیں بلکہ آج تک بھی صرف بچھ علم دوست لوگ ہی واقف ہوسکے ۔ لیکن اس کے برعکس مولانا آزاد تو آندھی کی مانند آتھے اور بگولے کی طرح رخصت ہوگئے تا آنکہ آج وہ لوگ بھی ان کانام لیٹا تک گوارانسیں کرتے جنهوں نے اپنی فندیل خود ان ہی کی شمع سے روشن کی جبکہ مولانا فراہی ایک مستقل طرز فکر اور كمتبِ على كى بنياد ركه محكة جن كانام ليواايك اواره "وائره حميديه" كے نام سے ہندوستان میں اور ایک انجمن مولانا امین احسن اصلاحی کی ذات میں پاکستان میں موجود<sup>7</sup>

قرآن مجید سے جو شغف ان دونوں بزرگوں کو تھا 'مزاج کے افتاد کے فرق کی بناء پر
اس کا ظہور بھی مختلف صور توں میں ہوا۔ مولانا آزاد کی تغییر سورۃ الفاتحار دواوب کا تو
شاہکار (CLASSIC) ہے بی قرآن کے جلال و جمال کا بھی ایک حسین مرقع ہے۔ پھر
سورۃ الکہف کے بعض مباحث میں ان کی تحقیق و تدقیق کا تو کوئی جواب بی نہیں 'بایں ہمہ
قرآن حکیم کا کوئی مرتب و منفط فکروہ پیش نہیں کر سکے۔ جبکہ مولانافرابی "فقرآن کی بی می
کے استدلالی پہلوکوواضح کیا اور ایک طرف نظم قرآن کی ایمیت واضح کر کے تذکیر قرآن کی نئی
رابیں کھولیں اور قرآن پر غور و فکر کے اصول و قواعد از سرنو مرتب و مدقن کئے اور دو سری
طرف اپنی بعض تصنیفات میں (جبلہ ان کا کمل مودات بی کی صورت میں ہیں ) خالعشہ قرآن کے اور دو سوت کی کی روشنی میں ایک نئے مول کا می بنیاد رکھ دی ۔۔ جیسا کہ ہم نے عرض کیا 'آسانِ
خبل کے ان " دو ٹوٹے ہوئے تاروں " سے بر صغیر کی موجودہ اسلامی فکر کے دو سوتے
پھوٹے ہیں جن کا تذکرہ صورت حال کے صحیح اور کھل جائزے کے لئے ناگزیر ہے۔

مولانا فراہی رحم الفتہ کے علمی ورثے کے حامل مولانا مین احسن اصلاحی ہیں 'جنہوں نے اپنی عملی زندگی کی ابتداءان کے مشن کی بخیل کے ارادے اور اس کے لئے عملی جدوجہد کے آغاز ہی سے کی تھی۔ چنا نچہ تخصیل علم سے فراغت کے فوراً بعدا نہوں نے ایک طرف مولانا فراہی ؓ کی یاد گار نسخی پرستہ الاصلاح اعظم گڑھ کو سنبھالا دو سری طرف دائرہ تحمید یہ قائم کیا۔ تیسری طرف ۳۸ء میں ماہتامہ "الاصلاح " جاری کیا جس کے دریعے فکر فراہی ؓ کی اشاعت شروع ہوئی۔ وقس علی ہذا سے کیا شاعت شروع ہوئی۔ وقس علی ہذا سے کیا تا ہو کہ معنوی خلیفہ سیدابوالاعلی مودودی کی سے کہ حکیم فراہی ؓ کا بیہ جانشین ابوالکلام کے معنوی خلیفہ سیدابوالاعلی مودودی کی "دعوت اسلامی" کی گھن گرج سے متاثر ہوکر ' رخت سفر باندھ ان کی خدمت میں جاحاضر ہوااور ایک آدھ نہیں سترہ سال ان کی شخصیت کے پیچوخم میں انجمار ہا۔

تا آئکہ پورے سترہ سال اس دشت کی بادیہ بیائی کے بعد ' آج سے دس سال قبل الحد

اله اس تحرير كو يرصق موك بيبات ذبن مين رب كديد ١٨ عمين لكسي من تقي ال

جب آنکھ تھلی اور ہوش آیا تو معلوم ہوا کہ ماضی بہت پیچھے رہ گیا۔ دائرہ حمیدیہ اور فکرِ فرائی ؓ کے تمام قدر دان ہندوستان میں رہ گئے۔ یہاں بکہ و تنما'نہ کوئی رفیق نہ ہمراہ'نہ اسباب نہ وسائل 'الغرض ع

"جب آنکه تھلی گل کی توموسم تھاخراں کا"

ان حالات میں مولا نا مین احسن اصلاحی نے جس طرح پھر " جگر گئت گئت " کو جمع کیا ورا زمر نوا پنے کام کی ابتداء کی 'واقعہ ہیہ ہم کہ بیا اس بردھا پے کے عالم میں ان کی جواں ہمتی کی دلیل ہے ۔ بسرحال 'الاصلاح ' کی جگہ ' بیٹاق ' کا جراء ہوا جو قلتِ اعوان و انصار کی بناء پر پچھ عرصہ بچکو لے کھاتی ہوئی کشتی کی مانند چلاا ور پھر بند ہو گیا۔ " حلقہ تلرّ ہر آن " قائم ہوا جس کے ذریعے چند نوجوانوں کی تعلیم و تربیت کاسلسلہ شروع ہوا۔ لیکن پچھ عرصہ نمایت کامیابی ہے چند نوجوانوں کے ادھراد هر منتشر ہوجانے کی بناء پچھ عرصہ نمایت کامیابی ہے چلئے کے بعد ان نوجوانوں کے ادھراد هر منتشر ہوجانے کی بناء خود مولانا مودودی کی " تحریک اسلامی" بی کی گود میں آئکھ کھولی تھی اور ان بی کے واسطے خود مولانا اصلاحی ہے متعارف ہوا تھا' لاہور منتقل ہوا اور اسے اللہ نے مولانا کے ان کاموں میں تعاون کی تو تی وسعاد ہے بخشی 'توائش کے فضل و کرم ہے ' بیٹاق ' بھی از سرنو کا مور بھی شارع ہوا ہو بفضلہ تعالی جاری ہوا اور بھی شارع ہواجو بفضلہ تعالی جاری ہوا اور بھی شارع ہواجو بفضلہ تعالی با قاعد گی ہے جاری ہواجو بفضلہ تعالی باقاعد گی ہے جاری ہے۔

راقم الحروف کو مولانا اصلای سے براہ راست تلمذ کا شرف تو حاصل نہیں آہم ہیہ واقعہ ہے کہ قرآن حکیم سے جو قلبی رابط اور کسی قدر ذہنی مناسبت اسے حاصل ہوئی ہے وہ مولانائی کی تحریروں کے مطالعے سے ہوئی ہے۔ اور راقم کی دعاہے کہ اللہ تعالی مولانا کو بھی عمر دراز اور صحت و فراغت عطافر مائے 'آکہ وہ اپنے استاذ مولانا فرائی 'کے علمی ورثے کو مزیدا ضافوں کے ساتھ اگلی نسل کو منتقل کر سکیں 'ان کے شاگر دول کو بھی تونیق دے کہ وہ اس کام کے لئے اپنی زندگیوں کو وقف کرنے کا عزم کر سکیں اور راقم کو بھی اس تیک کام

مں تعاون کی سعادت نصیب کئے رکھے! آمین یا

بسرحال فکر فرائی اور سلسله مدیر قرآن علی گڑھ اور دیوبند کے در میانی علمی و فکری سوتوں میں سے ایک ہے جواپی کمیت اور حلقہ اڑ کے اعتبار سے توفی الحال زیادہ اہم نہیں لیکن اپنے امکانات کے اعتبار سے یقینا نمایت اہم ہے 'خصوصاً اس لئے کہ اس کی بنیاد بھی خالعت قرآن تک سے کیاجاتا ہے اور مدیر فالعت قرآن تک سے کیاجاتا ہے اور مدیر قرآن تک سے کیاجاتا ہے اور مدیر قرآن تک سے انشااللہ 'حکمتِ قرآن کا جو خاص اسلوب و نبح اس کے ذریعے عام ہور ہا ہے اس سے انشااللہ 'حکمتِ قرآن کا جو خاص اسلوب و نبح اس کے ذریعے عام ہور ہا ہے اس سے انشااللہ 'حکمتِ قرآن کا جو خاص اسلوب و نبح اس کے آئیں گے اور فکر انسانی کو نئی رہنمائی ملے گی ۔ مولانا امین احسن اصلاحی نے اپنی تصانیف حقیقتِ شرک 'حقیقتِ توحید اور حقیقتِ تقویل میں ایمان باللہ کے مختلف پہلووں سے جس انداز میں بحث کی ہوں اگر چہ باصطلاح معروف تو 'علم کلام ' ضرور ہے اور اگر مولانا معروف تو 'علم کلام ' ضیں ، لیکن خالص 'قرآئی علم کلام ' ضرور ہے اور اگر مولانا ابنی سکیم کے مطابق معاد اور رسالت پر بھی اس انداز سے لکھ سکے تواس طرح خالعت قرآن عکیم کی بنیاد پرایک نے علم کلام ' میں ، کین خالص 'قرآئی علم کلام ' صرور ہے اور اگر مولانا گئی سکیم کے مطابق معاد اور رسالت پر بھی اس انداز سے لکھ سکے تواس طرح خالعت قرآن علی کی بنیاد پرایک نے علم کلام ' میں ، کام کی ترتیب و تدوین کی راہ کھل جائے گی۔

سیدابوالاعلی مودودی نے اگر چہ تبھی صراحة گئیا کنایتہ تھی یہ تسلیم نہیں کیا سے اور ان کی انا نیت پینداور خود پرست (EGO - CENTRIC) شخصیت سے اس کی توقع بھی عبث ہے ۔۔۔ کہ انہول نے اپنی تحریک کے اصول و مبادی مولانا ابوالکلام آزاد مرحوم سے اخذ کئے ہیں ہے۔۔۔ تاہم واقعہ یمی ہے کہ ۳۸۔ ۳۷ء کے لگ بھگ جب مسلمانا اِن ہندکی قومی و

الح افسوس کہ اس تحریر کی تسویہ کے پچھ عرصہ بعد سے راقم الحروف کے تعلقات مولانا موصوف سے کثیرہ میں جب مولانا موصوف سے کثیرہ ہوئے۔ اور ' تدیر قرآن ' کی جلد چہارم میں جب مولانا نے حدِزنا کے بارے میں اپنی رائے طاہر کی تب سے تو تعلق بالکل ہی منقطع ہوگیا۔ اس پورے معالمے کی تفصیل راقم نے اپنی تالیف وو عوت رجوع الی القرآن ؛ منظر وپس منظر ''میں درج کردی ہے!

ملے اس معاملے میں مودودی صاحب جتنے 'پختہ' واقع ہوئے ہیں اس کا ندازہ اس سے دبقیہ حاضیہ انگلے صفح پر) فی سیاست کاایک رخ متعین ہو گیااوراس کی قیادت وسیادت میں انہیں کوئی مقام حاصل نہ ہو سکاتوانموں نے کسی ' دوسری راہ ' پر سوچنا شردع کیااوراس کے لئے انہیں سارائکائیا یا اور بالکل تیار مواد مولانا ابوالکلام آزاد سے مل گیا۔ چنانچہ انہوں نے مولانا آزاد کوان کی زندگی ہی میں مرحوم قرار دے کران کی جگہ خود سنبھائی 'ان کی وضع کر دہ اصطلاح حکومت النہیہ کو اپنا نصب العین بنایا (جس کی مزید تشریح خیری برادران کر چکے تھے) ان کی ' حزب اللہ' کے نقشے پر اپنی ' جماعت اسلامی' قائم کر دی اور اپنی ' تحریک اسلامی' کوانمی خطوط پر شروع کر دیاجو مولانا آزاد نے متعین کیے تھے لیکن جن پر وہ خود اپنی بعض کمزوریوں یا بچھ موانع کے باعث آگے نہ چل سکے تھے' ہی وجہ ہے کہ مولانا اپنی بعض کمزوریوں یا بچھ موانع کے باعث آگے نہ چل سکے تھے' ہی وجہ ہے کہ مولانا

(لقِيرِهِ شيص خوگزشت

کیاجاسکتہ کہ انہوں نے (۱) نہ تو بھی نیاز فتح پوری سے حاصل کر وہ انشاپردازی کی بنیادی تربیت کو کر فرایا۔ (۲) نہ ابوالکام مرحوم اور خیری برادران سے اخذکر وہ تصورِ حکومت المبنی بران حفرات کا بھی ذکرِ خیرکیا۔ (۳) اور نہ ہی علامہ اقبال کا بید احسان بھی علانہ شلیم کیا کہ انہوں نے انہیں حیدر آباد وکن ایس منگلاخ جگہ ہے جہاں بقول خود ان کے کوئی ان سے یہ بھی نہ پوچھتا تھا کہ "تمہارے منہ میں کتنے وانت بیں"! پنجاب کی اس سرزمین میں پنچا یا جو ہر تحریک اور نئی دعوت حتی کہ وعوئ نبوت میں "! پنجاب کی اس سرزمین میں پنچا یا جو ہر تحریک اور نئی دعوت حتی کہ وعوئ نبوت میں کہ بھر میں صف اتم بچھ گئی تب بھی مریر "تر جمان القرآن" نے کوئی کلم شریر سیا میں مورود کی ماد خیر سیا کھئے تعزیرت اپنے موقر جریدے میں شائع نہ فرا یا اور پروفیسریوسف سلیم چشتی راوی ہیں کہ جب خود انہوں نے اس معالم میں مودود دی صاحب سے استفسار کیا توانہوں نے جواب میں اس وقت حالت جہاد میں ہوں اور میدان قال میں مردے دفن میں ارشاد فرایا " میں اس وقت حالت جہاد میں ہوں اور میدان قال میں مردے دفن کرنے کی فرصت کب ہوتی ہے "۔

چشتی صاحب فرماتے ہیں کہ بعد میں جب میں نے یددیکھا کہ مودودی صاحب کے حلقے کے جرا کدنے مولانامسعود عالم صاحب ندوی اور چود حری علی احد مرحوم کی وفات پر خاص نمبر تک نکالے اور کتابیں شائع کیں تو میں جیران رہ گیا " علی کہ ہم نے انقلابِ چرخ گردال یوں بھی دیکھے ہیں! " ۔

مودودی اگرچدایک بهت بزے مصنف اور مؤلف ہیں اور بسیار نویسی میں ان کے مدمقائل صرف دو غلام احمد ہی ہیں ہے۔ تاہم وین و ندہب کے میدان میں ان کا اصل مقام ابوالکلام مرحوم ہی کی طرح داعی کا ہے نہ کہ مفکر کا ۔ بایں ہمہ چونکہ ان کا وسیع وعریض کنر پجریر صغیر کے طول وعرض میں بھی پھیلا ہے اور مشرق وسطی میں بھی 'لنذامکت اسلامیہ کی جدید ندہبی فکر کے اس جائزے میں ان کا تذکرہ بھی ناگزیر ہے!

مودودی صاحب خود بھی اس امر کے مدعی ہیں اور ان کے بارے مین عام طور پر بید خیال بھی پایا جاتا ہے کہ وہ " نیج کی راس" کے آدمی ہیں۔ لیتی انہوں نے علی گڑھ کی پیدا کر دہ متحد واللہ فہ بیت اور دیو بند کے قدامت پرستانہ مزاج کے مابین ایک در میانی راہ پیدا کی جاور گویا کہ قدیم وجدید کو بھم کر دیا ہے۔ ان کابید دعویٰ اس اعتبار سے وزنی بھی ہیدا کی ہے اور گویا کہ قدیم وجدید کو بھم کر دونوں زیادہ ترجدید تعلیم یافتہ طبقہ میں پھیلے ہیں اور نہ صرف ملت اسلامیہ ہندو پاک بلکہ مشرق وسطی کے بعض ممالک کی نوجوان نسل کا بھی اور نہ صرف ملت اسلامیہ ہندو پاک بلکہ مشرق وسطی کے بعض ممالک کی نوجوان نسل کا بھی ایک خاصہ قابل ذکر حصہ ان کے زیراثر آیا ہے۔ بھر پھمی ان محود ہی کی راس" کے آدمی ہونے ہی کا ثمرہ تھا کہ ابتداء پر صغیر کے تمام در میانی مکاتب فکر کے علمبر دار ان کی جانب ہونے ہی کا ثمرہ تھا کہ ابتداء پر صغیر کے تمام در میانی مکاتب فکر کے علمبر دار ان کی جانب مولانا ہی ہے۔ بیا تھے۔ دوسری طرف مولانا سیّد سلیمان اصلاحی اپنے تمام کام چھوڑ چھاڑ کر ان کے پاس آگے۔ دوسری طرف مولانا سیّد ابوالحن علی ندوی مرحوم اور مولانا سید ابوالحن علی ندوی شرحوم اور مولانا سید ابوالحن علی ندوی ترون اہم شاگر دیعنی مولانا مسعود عالم ندوی مرحوم اور مولانا سید ابوالحن علی ندوی ترون اہم شاگر دیعنی مولانا مسعود عالم ندوی مرحوم اور مولانا سید ابوالحن علی ندوی تا تھا کہ دونوں اہم شاگر دیعنی مولانا مسعود عالم ندوی مرحوم اور مولانا سید ابوالحن علی

ا یعن ایک آنجمانی غلام احمد قادیانی اور دوسرے ایں جمانی غلام احمد پرویز! داس عرصہ سے دوران پرویزها حبیمی اس جہان فائی کوخیر بادکمہ چیکے ہیں ؟)

من یہ ایک دلچپ امرہ کہ سکہ بندنہ ہی طقوں میں سے مولانا مودودی کی طرف صرف اس طقہ الل حدیث کے اعث ویے ہی مرف مرف اس طبقہ الل حدیث کے لوگ آئے جو ایک توغیر مقلّد ہونے کے باعث ویسے ہی 'آزاد' ہوتے ہیں' دوسرے یہ واقعہ ہے کہ اس طبقے میں خدمت و تصرتِ دین کا داعیہ بیشہ سے اتناشد پدرہا ہے کہ یہ ہرئی دعوت پر اس امید میں والهانہ لیکتے ہیں کہ شاید اس کے ذریعے اسلام کی 'غربت' ختم ہو جا ہے اور وہ خدا کے یہاں اسلام کے اس دورِغربت میں اس کے ہمدردومونس و غم خوار شار ہوجائیں!

ندوی بھی ان کے گر د جمع ہوگئے ۔۔ پھر یہ بھی ان کے علی گڑھ اور دیوبند کے مابین کی شخصیت ہونے کا نتیجہ تھا کہ ایک جانب حلقہ دیوبند سے ایک بے باب روح 'مولانا محمہ منظور نعمانی کی صورت میں ان کی طرف تھنچ آئی اور دوسری طرف سلسلۂ سرسید ہے بھی مولانا عبد الجبار غازی (پرنسپل انیکلوعربک ہائی سکول دہلی) ایسے لوگ ان کے گر دجمع ہوگئے ۔۔ یہ دوسری بات ہے کہ مولانا مودودی اس شیرازے کو مجمع ندر کھ سکے اور کوئی جلد اور کوئی بدیر بد ظن یا غیر مطمئن ہوکر ان سے کٹ گیا ہ تا ہم چونکہ ان میں نظیمی صلاحیت اور محنت اور محنت اور مستقل مزاجی کے ساتھ کام کرنے کا مادہ ابتداء ہی سے موجود تھا، وہ اس ساری اور مستقل مزاجی کے ساتھ کام کرنے کا مادہ ابتداء ہی سے موجود تھا، وہ اس ساری 'آ مدوزفت' کے علی الزغم ایک نہ ہمی فرقے کی صد تک مضبوط جماعت قائم کرنے میں اور مدرسوں اور دارا انعلوموں دونوں سے ہی فارغ انتھیل شامل ہیں۔۔ اور مدرسوں اور دارا انعلوموں دونوں سے ہی فارغ انتھیل شامل ہیں۔

مولانامودودی کی تحریک اسلامی کمال اور کس مُوقف سے شروع ہوئی اور پھروہ کن کن مراحل سے گزر کر بالاً خرکمال پینی اور اب "عشق بلاخیز" کایہ " قافلۂ سخت جان " کس وادی اور کس منزل میں ہے 'یہ ایک علیحہ مستقل موضوع ہے 'جس پر ہم نے اپنی کتاب " تحریک جماعت اسلامی: ایک تحقیق مطالعہ " میں مفصل بحث کی ہے۔ یمال اس اصل گفتگو ان کی تحریک سے نہیں بلکہ ان کے 'فکر ' سے ہے ۔ اگر چہ یمال اس اعتراف کا اعادہ کئے بغیر گزرا نہیں جارہا کہ راقم الحروف نے خود بھی شعور کی آگھ اس تحریک کی گود میں کھولی اور اسلام کی نشأة ثانیہ کے لئے پچھ کرنے کا جذبہ اس کے طفیل یا اس بیا

فکر کے میدان میں مولانامودودی نے ابتداء ہی سے یہ عکمتِ عملیٰ برتی کہ فلفہ اور علم کلام کے مشکل موضوعات سے کامل اجتناب کیا۔ حتی کہ عقائد کے باب میں بھی بھی نمایت اجمال واختصار کے ساتھ بات کی اور جتنی کی اس میں بھی زیادہ تران اعتقادات کو بیان (NARRATE) کے بیال معروف و مقبول کو بیان (خانات سے بحث کی 'نہ جدید فلسفیانہ ہیں۔ چنانچہ انہوں نے نہ توالمیات و مابعد الطبعیات سے بحث کی 'نہ جدید فلسفیانہ رجحانات سے تعرض کیا 'حتی کہ ان گراہ کن نظریات سے بھی براہ راست بحث و گفتگو سے

احتراز کیاجو جدید سائنس کے مختلف شعبول سے ابھرے ہیں جے ۔۔۔۔۔ گویا کہ علم کلام کی اصل سنگلاخ وا دی میں انہوں نے سرے سے قدم ہی نہیں رکھا۔

اس کے بر عکس انہوں نے عمرانیات اسلام کو اپنااصل موضوع بنایا اور عمرانیات کے مختلف شعبول بعنی تمدن و اخلاق 'معاشرت و معیشت اور ریاست و سیاست کے باب میں جدید نظریات جن اصطلاحات میں اور جس اسلوب و انداز سے مرتب و مدون ہوئے ہیں انہی کو استعال کر کے انہوں نے '' اسلامی نظام زندگی '' کا ایک مربوط و منضبط نفتوز پیش کرنے کی کوشش کی ۔ جس میں وہ بلاشبہ بہت حد تک کامیاب بھی ہوئے ۔ اس اعتبار سے انہیں زیادہ سے زیادہ ایک عمرانی مقلر (SOCIAL THINKER) قرار دیا جا سکتا ہے۔ گویا کہ ان کی اولین 'نمایاں ترین اور بنیادی و اساسی حیثیت تو داعی کی ہے (اور اس پہلو کویا کہ ان کی اولین 'نمایاں ترین اور بنیادی و اساسی حیثیت تو داعی کی ہے (اور اس پہلو سے وہ مولانا ابوالکلام آزاد مرحوم کی شخصیت کا معنوی تسلسل ہیں ) ۔ ثانوی حیثیت میں انہیں اسلام کا ایک جدید عمرانی مفکر بھی قرار دیا جا سکتا ہے۔

متذکرہ بالا حکمت عملی سے مودودی صاحب کوفائدے بھی بہت سے پنچے۔ مثالا یک کہ اعتقادی و کلامی بحثول سے احزاز کی بناء پر ایک طویل عرصے تک وہ نہ بہی طبقات کی خالفت سے بچر ہے اور اس میدان میں قدم رکھتے ہی بخفیرو تفسیق کے جن فتوں کا سامنانا گزیر ہوتا ہے ان سے محفوظ رہے ۔ دوسرے سے کہ ان کابیہ اوسط در ہے کافکر قوم کے در میانی و متوسط طبقے میں تیزی کے ساتھ پھیلا اور سکولوں 'کالجوں اور یونیورسٹیوں سے تعلیم یافتہ بہت سے نوجوان "اسلامی نظام حیات" کے اس تقستر کو قبول کر کے اس کے دقیام 'کی عملی جدوجہد کے لئے آمادہ ہوگئے ۔ گویاان کی 'تحریک اسلامی 'کے لئے راہ ہموار ہوگئی ۔ بردانقصان سے ہوا کہ فر ہجب کا عقادی و تعبتی پہلوبالکل دب کر رہ گیا اور اسلام کی بس سے بردانقصان سے ہوا کہ فر ہجب کا عقادی و تعبتی پہلوبالکل دب کر رہ گیا اور اسلام کی بس سے بردانقصان سے ہوا کہ فر ہجب کا اعتقادی و تعبتی پہلوبالکل دب کر رہ گیا اور اسلام کی بس سے بھی مودودی صاحب کا اصل میدان "سیاسات" کا عمرانیات کے مختلف شعبوں میں سے بھی مودودی صاحب کا اصل میدان "سیاسات" کا عمرانیات کے مختلف شعبوں میں سے بھی مودودی صاحب کا اصل میدان "سیاسات" کا عمرانیات کے مختلف شعبوں میں سے بھی مودودی صاحب کا اصل میدان "سیاسات" کا عمرانیات کے مختلف شعبوں میں سے بھی مودودی صاحب کا اصل میدان "سیاسات" کا عمرانیات کے مختلف شعبوں میں سے بھی مودودی صاحب کا اصل میدان "سیاسات" کا عمرانیات کے مختلف شعبوں میں سے بھی مودودی صاحب کا اصل میدان "سیاسات" کا

لے ان نظریات (مثلاً ڈارون کانظریۂ ارتقاء) پر مولاناکی تنقید زیادہ سے زیادہ کچھ پھتمیاں کئے تک محدود ہے اور وہ بھی صرف " رسائل ومسائل "الی کتابوں میں۔

ہے اور اسلام کے نظام زندگی میں بھی ان کی اصل نگاہ اس کے نظریّہ ریاست وسیاست پر ہے ' لندابورے دین وغر ہب کی انہوں نے ایک خالص سیاسی تعبیر کر ڈالی اور دین کااصل جوہر یعنی عبدومعبود کاباہمی ربط و تعلق بالکل نظرانداز ہو گیا۔ سلتھ میں وجہ ہے کہ جماعت اسلامی سے علیحدہ ہونے والوں میں سے اکثروبیشتر کے معاملے میں بیہ صورت حال نظر آتی ہے کہ وہ مذہب کے بنیادی لوازم سے بھی آزاد ہوجاتے ہیں حتی کہ نماز روزے تک کے پا بند سیں رہے گویا کہ ان کا دین و غراب کے ساتھ کُلُ لگاؤ تحریکِ اسلامی ہی کی بنیاد پر قائم تھاجوا س<sup>نسے</sup> انقطا**ع** کے ساتھ ہی منہدم ہو گیا۔ دوسرا اور ہماری اس وقت کی گفتگو کے اعتبار سے اہم تر' متیجہ اس کامیہ ہے کہ ان کے زیرِ اثر نوجوانوں میں سے جنہیں بعد میں باہر کی دنیا سے سابقہ پیش آ تا ہے اور وہ اپنے ملک اور اس کے بھی خالص اپنی تحریک کے محدود خلقے سے باہر نکل کر یورپ کی یونیور سٹیو ں میں پہنچتے ہیں اور وہاں مغرب کے اصل فکر ہے براہ راست ان کاسامنا ہو آہے توالیمی بہت می مثالیں موجود ہیں تلف کہ ان کاسابق اسلامی فکرریت کے کیچے گھروندوں کی طرح جواب دے جاتا ہے اور وہ ریب و تشکک کا شکار ہوکر بعض او قات ہے دینی دالحاد تک جا پہنچتے ہیں۔۔۔اسی کالیک شاخسانہ ریے بھی ہے کہ ّ چونکه بیر ننه بی فکر مسی پخته اور محکم فلسفیانه اساس پر قائم نهیں ، لنذااس میں نمواور ترقی کی صلاحیتیں بھی مفقود ہیں۔ چنانچہ جماعت اسلامی کے چلقے کے جرائد کو دکھ لیجئے یا نئی مطبوعات کو .....حتی کہ ان کے قائم کر دہ ریسرچ کے اداروں تک سے جو چیزیں شائع ہو ر ہی ہیں ان سب میں بس دو ہی چیزیں نظر آئیں گی میاتو " فرموداتِ ماؤز ہے تنگ " کی طرح ' فرموداتِ مودودی ' کی تشریح و توضیح \_ یا پھر خالص جماعتی اور تحریکی پروپیگنڈا \_\_\_ اس میں اگر کوئی اضافہ پچھلے چند سالوں سے ہوا ہے تو صرف بیر کہ الاخوان المسلمون کے

الله اس موضوع پر اختصار کے ساتھ راقم نے اپنی تحریر "اسلام کی نشأ قو ان اید " میں بحث کی ہے

ے اور یہ صورت عمومانبتا ذہین تر نوجوانوں کے ساتھ پیش آتی ہے اور ' جماعت اسلامی ' سے قریب کاتعلق رکھنے والے لوگوں کو بخوبی علم ہے کہ اس طرح کے حادثوں (CASUALTIES) کی مثالیں بہت عام ہیں۔

اہل قلم کی نگار شات اور ان کی تحریک اور شرق اوسط کے عام حالات پر معلوماتی مضامین بھی مل جاتے ہیں..... اور بس!

الغرض .....قدیم وجدید کاجوامتزاج سیدابوالاعلی مودودی اور ان کی جماعت کے ذریعے ہوا ہے واقعہ میں ہے ہوا ہے واقعہ میں ہوا ہوا گئی مستقل جڑکوئی نہیں! للذانہ صرف یہ کہ اس کے نشود نمااور بڑھنے پھولنے کاکوئی امکان نہیں بلکہ اس کا بقاءووجود بھی بہت مشتبہے!

اس اعتبار سے ہمارے نزدیک بر صغیری اہم ترین شخصیت علامہ اقبال کی ہے اور علوم و فنون جدیدہ کی روشنی میں '' فکراسلامی کی تشکیل جدید '' کے ضمن میں واقعی اور حقیق قدر وقیمت رکھنے والا کچھ کام اگر کسی نے کیا ہے تووہ تنماان ہی کی ذات ہے۔ چنا نچہ اعلیٰ ریاضی و طبعیات اور اعلیٰ نفسیات کی بنیاد پر انہوں نے نہ بہ کی بعض اساسات کا اثبات جس طریق پر کیا ہے اور خوگر ان تجربہ و شہود کے سامنے نہ بہ کو بھی ایک واقعی اور حقیق تجربے کی حیثیت سے جس طرح پیش کیا ہے وہ فکر جدید کارشتہ ایمان کے ساتھ جوڑنے کی تجرب کی حیثیت سے جس طرح پیش کیا ہے وہ فکر جدید کارشتہ ایمان کے ساتھ جوڑنے کی ایک اہم کوشش ہے جو بالکل ابتدائی اور بنیادی ہونے کے باوجود اور اپنی بعض خامیوں اور غلطیوں کے علی الرغم نمایت وقع اور قابل قدر ہے۔



ضميمه جات

## محتومولا أعكر المادريا بادئ

فكصفي اور لوسلنفه دالول كواميني تتحربر وتقرور وا دوسيدا د دونوں سى سيەسيالقەر بىماسىسے ادرعام قامده يبى سبصكدان كازياده ذكرنبين كرناحيا بيييه بنصوصاً اپني تعريف تحوسين كونقل كرناتو بہت ہی معیوب ہے لیکن مولانا عبدالماجد دریابادی کادہ خط سٹیاق کی وسر ۱۸ و کے کور يرلفظ ملفظ شائع كرديا كياتها — اس كالك سبب ترييتها كم الشبرولا الموصوف خود ايني ذات كے اعتبار سے برصغير سندوياك كے دور حاضر كيلى ادبى كرى اور صحافتى علقے كى چرنی کی شخصیتوں میں سے عقم اور بیات بجائے خود کچید کم اہم نہیں کین \_ ان کے خط کی اشاعت كاصل ببب يتفاكه زيرتدكر التحريمي ملانان مندكي ض زم تى وديني كاعظم مبال كالم تذكره اوران كى على وفترى تحريحول يرتبصره كميا كيا تفاميلااموموف صرف بيكنوداس زم کے سٹر کا میں سے تھے ملکہ اس تحریر کی اشاعت کے وقت دہی اس قافلہ ملی کی آخری بقيد حيات شخصيّت تتعے گويا أن رحال كيفن ميں مولانا كى رائے ايك حثيم ديرگواه كُيّه آد کا درجہ رکھتی ہے ۔۔۔۔۔(افسوس کہ اب مولا ماموصوف بھی طے" اک شمع رہ گئی تھی سو وه بمى خوش سه ؛ كامصداق بن ييك في غفر الله لناوله وادخله في اعلى آيين، الميثاق المبرداء كركاعس سام<u>ن كم صفح يرطاحة فرائين إ</u> Monthly

## "MEESAAO"

Lahore

Vol. 15

DECEMBER 1968

No. 12

" تحسین اشناس! "
مکتوب مولانا عبدالماجد دریابادی

بنام مدیر میثاق

اللَّهُمُ الرَّحْتُ مِالِيحِمُ

مورخه : ۱۹ تومیر ۱۹۹۸

'صدق جدید' دریا باد ضلع باره بنک

صاحب من ، السلام عایکم میثاق ، بایت نومبر پیش نظر ہے : صفحہ ، تا صفحہ م، ، تحسین ناشناش کا ڈر نہ ہوتا تو دل نے تو بے الجتیار یہ صلاح دیکہ اس ساری عبارت پر ایک خوب بڑا سا صاد



کھینچ کر بھیج دیجئے ـ سبحان اللہ ، ما شاء اللہ ـ ع 'دل نے یہ جانا کہ یہ سب کچھ ہی میرے دل میں تھا ا'

حیرت هوگئی ، که شبلی ، قراهی ، ابوالکلام ، تینوں کی یه نباضی ، به میرت هوگئی ، کولی ! ع بهد زمانی و بعد مکانی دونوں کے باوجود ، اتنی صحیح کیونکر کرلی ! ع ' در حیر تم که باده فروش از کجا شنید ! '

لذاكش وفيع الدين كا بهى مقاله اس نمبر مين برا قابل داد هے ـ
والسلام
دعاگو و دعاخواه
عبدالماحد

## نواراتلخ ترمضان چوذوق نعمه کمیابی عُدی انتیز ترمضخوان چوک راگرال بینی از قلعهٔ مولانات محمد پوسفس بردی

زبل کی تحرریا ہنامر' بنیّات 'کراچی کی مارچ س<u>والی</u> کی اشاعت سے انوذ ہے اس کا بس فظريد ب كربيّات كماه رحب ك شارك بن ادارة تحقيقات اسلامي را دليندي ك جانب <u>ﷺ م</u>َّالَع شده ومجموعً توانينِ اسلامی' مُونِفه جَابِ تسزيلِ الرحمٰن پر ايكمفقتل تبصرُو جناب مفتى والين صاحب أدبى كيقلم معشائع مواسساول توبيط زعل مجائي ومثبت تعميرى طرز تحركا أمنيذ دارتهاكه بجابت اس كحفض اس بنا يركه زريه وكآب اي معردت تحدّد پندادارے ی جانب سے شائع ہوتی تھی اسے کلیةً روکر دیاجاً ، فاضل تبصر و گارنے انتہائی منت دودى كماب كاتفتيدى مطالعه كياا ورشديدع قدريزى عصاس كى ايك ايك وفعيس صعیح وغلط اورحق وباطل کی علیمره علیمده نشان دهی کردی ---- اس پرستزادی کرتبصرے کے اخریں مولف اور تالیف کے بارے میں تحبیب مجرعی باری رائے کے منمن میں وست قاب كعسا تقاورا عراب عى كع جذب كع تحت يه عمران بمي كراياك مُولّف مع غلطيال ضرور سرزدموني بيركين ال كونقط نظرين مجى اورط زفرين فتنة أيحزى موجو منهي بصا احتبيت مجری کی آب بہاتم" اور قا الحل سے ۔۔ اس پر دینی طقوں میں چیسکو میاں شروع برتين اولعفن انتهاتي ذمر دارا ورممازعلا في بنيات محدمرريست اوزيران تضرت مولانا محدوست صاحب نوری سے نام شکایتی خطوط مکھ حن کامرکزی مفمون بیتھاکہ \_\_\_\_\_\_ جَدِّر پندى كاجراب بى بنيات تقا - اگرىيى كفت كىك دىد توانجام كيا بوگا بى -- اورى كى --"متمورى سى زى علىا كے موقف كو كمز وركر ديتى ہے۔ اوراس طرح دشمنان دين كے موقف كو

غیر شوری طور پر قوت ل جاتی ہے ۔۔۔ اس پر ادارہ این ات ایک جانب تو تبعر سے کے اس چھے کی قدر سے وضاحت کی جو شا پر حضرات بعضر ضین کے زدی سے قدر گناہ برتر از گناہ ہی قرار پائے ۔ اور دوسری طرف علمائے کرام کی خدمت بین بھی اوار این تری دن ، ، ، ، ، ، کے عنوان سینے میں گرار بات ادب واحترام کے ساتھ سینے کیں ۔

> " نوارا تلخ ترمے زن چر ذوقِ نغر کمیا بی حدّی دائیز ترمے نواں چومحل داگراں بینی

ال موقدريهم علمائے أمنت كى خدمت ين تهي چند گزار شات كيش كردينا خرورى فرض

الف: انگریز کے دور محومت میں ہارسے اکا برنے جو شانداردینی وقی کا رہا ہے انجام دینے ان کا نظامہ کا سیاسے ۔ اقل : ہر محم کے جدیدو محدہ فاستا استال بدرلید تقریرہ تحریر؛ وعظ و تبلیغ ، درس و خطا بت اورار شاد و لمفین ۔ دوم ، است مسلم کے لیے روحانی غذا مہیا کرنا، بدرلید قیام مدارس و معابد، وارالا قیار و دارالعلم ، مسا جدو خالقاہ ، مسلم کے لیے روحانی غذا مہیا کرنا، بدرلید قیام مدارس و معابد، وارالا قیار و دارالعلم ، مسا جدو خالقاہ ، تصنیف و قالیف ، اور ملسہ و کا لفرنس آج کل کی اصطلاح ہیں قیم اول کو دمنفی "اور حرم ان کی تمثیت کہا جا آج ہے کہ اجاباتی کے لیے علمات است ان دو نول میدانوں کہا جا آج ہے اور کوئی شک نہیں کہ دین کی پابانی کے لیے علمات است و نفی آروں کے دلئے کہ میں بیش قیمت قربانیاں دی اور اپنے خور بھر سے گھڑن دین فعا و ندی کو سیراب کیا، انجم دلا کہ کہ سیر بیش تعیم کی ان ہی مقبت و نفی آروں کے دلیے قسلم ، است انواز نبوت سے متعند ہوتی رہے گی اور اس سلم میں می کرنے و لیے خسر اپنی بنی محنت اور قربانی کے لیک رائے میں ہوں گے۔ سے قائم رہے گی اُن کے لیک رائے قدم کے حق ہوں گے۔ اپنی بنی محنت اور قربانی کے لیک رائے جسے تھی ہوں گے۔ اپنی بنی محنت اور قربانی کے لیک رائے گئی ہوں گے۔ اپنی بنی محنت اور قربانی کے لیک رائے گھری کے سے تق ہوں گے۔ اپنی بنی محنت اور قربانی کے لیک رائے گھری کے تحق ہوں گے۔

ب، انگریز کے رضت ہوجا نے اور اسلامی نظر ترجیات کی بنیاد رہم کست فداواد پاکستان کے دوجودی آجا نے کے بعد علماتے امت پر مذکورہ بالا دوگون ذمتر دار لیوں کے ساتھ دائی ہتسری ذمر داری عائد ہوگئی ، بعنی محومت باکستان کے سامنے نہایت پیار وحمت انتہائی ہمدر دی اور واقع میں اور بیے نفتوش حیات بیش کرنا ، جن پر ایک اسلامی اور دینی نفتوش حیات بیش کرنا ، جن پر ایک اسلامی ریاست کی بنیادی اُسٹائی جا کراسلامی قانون کی میاست کی بنیادی اُسٹائی جا کی میاست کی بنیادی اُسٹائی جا کراسلامی قانون کی مطالب کرتی یا در کی جانب سے عداری میں نافذ کیا جات سے علاست کا بنائیس فریقی تھا ، خواج محومت ان سے مطالب کرتی یا در کی با این کی جراح و مرز دم نصب و وجا بہت اور مال وجا ہوگی فقت صفائی جا نا یا نہیں جو اور واقعی مقام دیتی یا نہ دیتی اسلام کا دو اللاح آخرت کی خاطر انہیں سے بالا تررہ کرصرف رضائے اہلی اوائے جی رسالت ، نقی اسلام کا دو اللاح آخرت کی خاطر انہیں ہونا چا ہیں تھا جرام ما انبیا علیم کا مرز ایعنی ، جانمین نبوت کی حیثیت سے ان کامشن وہی ہونا چا ہیں تھا جرام ما انبیا علیم کا مرز العین ، جانمین نبوت کی حیثیت سے ان کامشن وہی ہونا چا ہیں تھا جرام ما انبیا علیم کا مرز العین ، جانمین نبوت کی حیثیت سے ان کامشن وہی ہونا چا ہیں تھا جرام ما انبیا علیم کا مرز العین ، جانمین نبوت کی حیثیت سے ان کامشن وہی ہونا چا ہیں تھا جرام میں انبیا علیم کا در العین ،

مؤدہ دینا ۔۔۔۔ کوئی شخرۃ ممنوع نہیں بکد ایک اچھی دواست ہے اور علی نے امت پر قوای شعی فرخرداں فرخید کی حیثیت سے بلازم ہے کہ وہ اصلاحی مثور سے دین کین علیا نے امت کی ذر داری مجرداں بات بخری نہیں ہوجاتی کہ وہ محومت برتنقید کہ لیا کریں اور" یہ نہ کہ و ' وہ ذکر و " کا صرف وعظ کہ لیا کری ' بیل انہیں آ گے بڑھ کر محومت کو یہ بھی بتلانا ہوگا کہ" یہ کرو" ۔۔۔۔ ان کے پاس الیا مرتب شدہ مجربہ فوانین ہوجے دفعات کی سک میں جدیدط زی قانونی زبان میں مدوّن کیا گیا ہوا ور سرعی حدود کے تعاضوں کی دعا بیت پؤری طرح اس میں ملحوظ رکھی گئی ہو' نتے دور کی شکلات کا شرعی حل پیش کیا گیا ہو، قرآن و صدیث ، اجماع اس میں ملحوظ رکھی گئی ہو' بھراس مجموعۃ قوانین اسلام "کوئوری بھیرت سے قرآن و صدیث ، اجماع اس من میں گی گئو تش باتی رکھی گئی ہو ' بھراس" مجموعۃ قوانین اسلام "کوئوری بھیرت سے انتظامیہ معتنز اور عدلیہ کے سامنے میں گر کہ انتہ ہو سے وہ سے موسی ہونی ہو ایک کے اس میں نافذ کر و "اوراس و قت اربا ہے اختیار بالغرض اسے نافذ دیمی کریں تو کم از کم اسک علی سے اسلامی ریاست میں نافذ کر و "اوراس و قت اربا ہے اختیار بالغرض اسے نافذ دیمی کریں تو کم از کم است عنداللہ اخروج مسئولیت سے تو بری الذم ہوہی جائیں گے اور دور وہ آئی تو کہ انتہ کے اس منے وہ اتنا تو کہ سکیں گئے کہ:

المالله ابنی فہم وبھیرت کی محمد حدیک تیرے پاکیزہ قانون کو بھرنے آسان سے آسان سے آسان توجہ نے آسان سے آسان ترصورت میں قوم کے سامنے بیش کر دیا تھا۔ اسے اللہ اہم اپنے ضعف اور اپنی فاداری کے ساتھ اسے ان فاداری کے ساتھ اسے ان فاداری اسے باہرتھا۔ افذار انا ہار سے باہرتھا۔

اِنْ تَعُسَدِّ بُمُسِمِّ فَالِنْهَسُمُ عِبَادُكَ وَاِنْ تَعَنُّفِلْ لَصُمُّ فَانِنَكَ اَنْتَ الْعَزِيْزُ الْحَكِيشُءُ

"اب آب انهی عذاب دنیا جا ہیں تو بر تیرہے بند سے ہیں اور اگر آپ ان کی بخشش فرادیں تو ملاشہ آپ زبر دست ہیں حکمت داسے ہیں "

اورکیا بعیہ ہے کہ تق تعالیٰ کسی وقت اربابِ انتنیار کواس کے نافذکر نے کی توفیق ہی دے دی دجہاں تک ہیں علوم ہے حکومت ہیں اسبھی اللہ کے ایسے فلص بند سے موجود ہیں 'جودل وجاں سے اس بات کئیمنی ہیں کہ انگریزی قانون (جوجزوی ترمیات کے ساتھ ہار سے یہاں رائج ہے) کی حکمہ

اسلامی قانون نا فذکیا جائے بینا نخے صدرملکت فے ادارہ تحقیقات اسلامی سی نیک مقصد کے لیے قائم کیا تھاکہ تدریجاً مرقبہ قانون کی دفعات کو اسلامی قانون میں ڈھال دیاجائے۔ یہ الگ بات ہے کہ اس اداره ملعفن ارکان کی المی ذهنیت نے اس کے مقاصد ہی کو المث کررکھ دیا ہے اور صرف مغربيت پراسلام كى چياب "لگا دين كه يين كاريام، كارى الحراستعال كيا جاندگان اس سلمانیں علاتے اُمت کے سامنے جوشکلات ہیں اور جن دشوارگزارمراحل سے وہ گزر سبيه بن بحرجين لوگور كوان كااحساس بويانه جونهيں ان كايورى طرح احساس سيئ ليكن اسس كا کیا کیجے کر زمانے کے دینی تقامنے ہماری شکلات پر نظر رکھنے کیے عادی نہیں ہیں مقتضیات وقت کی عدالت میں ہمارے اس عذر کی کوئی شنوائی نہیں کہ ہمارے یاس نہ تواس کام کے لیے اصلاحیت افرادكوفارغ كرفي دني كناكن ب أورد بم ال كسيف دركمير فرابم كرسكت بي "قاضى وقت" کافیملرمیی ہے کہ تہارے پاس فرصت ہویا نہو، قوت ہویا نہو، سرمایہ ہو، نیسٹنے کی حکم ہومانہ ہو، تمہیں بیکام بہر حال کرنا ہوگا، اور لغبرکسی ذبیوی منفعت کے کرنا ہوگا، کیونکہ کرنے کا کام صرف گفت ہ شنید سے نہیں جرتا، وہ توبہ صورت کرنے ہی سے ہوتا ہے، گزشتہ چندسالوں سے ہندوستا فی کا نه ایک ادار چھتے قات شرعیہ قام کرایا ہے یعب سے قار تین بنیات امتعارف ہیں۔ میکن بطبی ندامت کی بات بعد کر بایشانی علا اب تک اپنا" ادارهٔ تحتیقات اسلامی " قائم نهیں کر سکے جربقے م كى سياست بازى سيسەلگ دَەكديُرى مِّىت كى اس يخلىم فەدىست كرىجالاً ارفىيا خَالِيْلِيوَا يَسَالِ لَسِيسْ كَاجِعُون ؛ يَحِيُوعِ صَ كَما كَيا جِهِ اسْ بِرِادُرى سَجْدِ كَى لَيهِ عَوْدِ وَهُ كَرَرَ مَا جِلْسِيهِ عَرَى جذا تيت سے سائل عل نہیں ہوجاتے۔

لعبدى لقد نبعت من كان نائمًا واسمعت من كانت الدنان! واسمعت من كانت له اذنان! والامام الكشميرى"

مركزى الجمر ضرقه الفران لاهور فران جیم ے علم و حِکمت ک عنصر*یں ستجدیدا*یان کیای تُ أَنيه ادر غلبهٔ دين حق كے دورماني وَمَا النَّصَوْ إِلَّامِنْ غِنْداللهِ